
        
            
                
            
        

    
Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên

Quyển 3

印光 法 師文 鈔 參 編

卷 三

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa

Giảo chánh: Minh Tiến & Huệ Trang

Trích Dẫn Pháp Ngữ Của Ấn Quang Đại Sư

Pháp môn Tịnh Độ chính là pháp môn đặc biệt trong giáo pháp của 

cả một đời đức Như Lai, thích hợp khắp ba căn, thâu nhiếp trọn vẹn lợi 

căn  lẫn  độn  căn.  Bậc  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  chẳng  thể  vượt  ra  ngoài;  tội 

nhân Ngũ Nghịch Thập Ác cũng có thể dự vào trong số ấy. Chẳng đoạn 

Hoặc nghiệp mà được thoát khỏi luân hồi; ngay trong một đời này chắc 

chắn  lên  cõi  Phật.  Chúng  sanh  đời  Mạt  căn  cơ  kém  hèn,  bỏ  pháp  môn 

này làm sao yên được? Phàm là người tu Tịnh nghiệp, điều thứ nhất là 

phải nghiêm trì tịnh giới, điều thứ hai là phải phát Bồ Đề tâm, điều thứ 

ba  là  phải  có  tín  nguyện  chân  thật.  Giới  là  cơ  sở  của  các  pháp,  Bồ  Đề 

tâm là chủ soái của tu đạo, Tín - Nguyện dẫn đường cho sự vãng sanh. 

Pháp môn Tịnh Độ lấy ba pháp Tín - Nguyện - Hạnh làm tông: Không 

có  Tín  làm  sao  phát  ra  Nguyện  được?  Không  có  Nguyện  làm  sao  khởi 

Hạnh?  Không  có  Diệu  Hạnh  Trì  Danh  làm  sao  chứng  được  Tín,  mãn 

được  Nguyện?  Được  vãng  sanh  hay  không,  hoàn  toàn  do  có  Tín  - 

Nguyện hay không! Phẩm vị cao hay thấp hoàn toàn do trì danh sâu hay 

cạn. 

Tín - Nguyện - Hạnh như ba chân của cái đỉnh, thiếu một sẽ đổ. Nếu 

chẳng  chú  trọng  Tín  -  Nguyện,  chỉ  mong  trì  danh  đến  mức  nhất  tâm; 

dẫu  cho  đạt  được  nhất  tâm  sâu  xa,  cũng  khó  thể  liễu  sanh  thoát  tử.  Vì 

sao vậy? Do Phiền Hoặc chưa hết, chẳng thể cậy vào tự lực để liễu sanh 

tử; Tín - Nguyện đã không có, sẽ chẳng thể nương theo Phật lực để liễu 

sanh tử. Trong đời có những kẻ ham cao chuộng xa, thường bàn lan man 

về  tự  lực,  miệt  thị  Phật  lực,  chẳng  biết:  Từ  sống  đến  chết,  không  một 

chuyện nào chẳng phải nhờ vào sức người khác, nhưng chẳng lấy đó làm 

thẹn;  sao  lại  riêng  với  một  mình  chuyện  lớn  liễu  sanh  tử,  ngay  cả  Phật 

lực  cũng  chẳng  muốn  nhận?  Mất  trí  điên  cuồng  đến  mức  như  thế  đấy! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 2 of 315

Hành giả Tịnh Tông hãy nên răn dè! 

Đối  với  pháp  tắc  tu  trì  thì  thường  nên  như  con  nhớ  mẹ;  đi,  đứng, 

nằm, ngồi, nói năng, im lặng, qua lại, một câu Phật hiệu miên miên mật 

mật, bất cứ sự duyên nào cũng chẳng để gián đoạn, nhiếp trọn sáu căn, 

tịnh  niệm  tiếp  nối.  Người  làm  được  như  thế  chắc  chắn  sẽ  vãng  sanh. 

Tâm  lại  phải  thường  nghĩ  tới  nhân  từ,  khoan  dung,  tánh  tình  hồn  hậu, 

hòa thuận, nhẫn được điều người khác chẳng thể nhẫn, làm được chuyện 

người  khác  chẳng  thể  làm,  chịu  nhọc  nhằn  thay  cho  người  khác,  thành 

tựu sự tốt đẹp cho người ta, thường nghĩ tới lỗi mình, đừng bàn tới sự sai 

trái của kẻ khác! 

475. Thư trả lời cư sĩ Dương Bội Văn 

Xá-lợi chưa tới chỗ cũ1, càng đúng là thần biến khôn ngằn. Ấy chính 

là Phật, Bồ Tát muốn làm cho ông và hết thảy những ai thấy nghe đều 

gieo thiện căn sâu xa, nên đặc biệt thị hiện [như vậy]. Tiếng Phạn xá-lợi 

(Śarīra), cũng có khi phiên là Thiết-lợi-la  (danh từ này hiện thời tuyệt chẳng 

 dùng đến), ở đây (Trung Hoa) dịch là Thân Cốt (xương nơi thân), cũng có 

khi dịch là Linh Cốt. Đây chính là ước theo sau khi đức Phật nhập Niết 

Bàn, thiêu thân hóa hiện tám hộc bốn đấu2 xá-lợi mà nói. Đấy chính là 

ước theo đa số để nói. 

Cũng có loại xá-lợi không phải từ xương trên thân [đức Phật mà có], 

như người đời Tống khắc ván in cuốn Long Thư Tịnh Độ Văn tìm được 

ba  hạt  xá-lợi  trong  tấm  ván,  ba  hạt  xá-lợi  tìm  được  ở  ba  chỗ.  Lại  nữa, 

1 Trong lá thư gởi cho cư sĩ Phương Diệu Đình (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam 

Biên, quyển 2, thư số 270), tổ Ấn Quang cho biết:  “Hôm trước, Quán Âm Am ở Hoài 

 An gởi tới một viên xá-lợi to bằng hạt kê, màu như ngọc Phỉ Thúy, nói là [viên xá-lợi 

 ấy] kết từ hoa đèn thắp trước bàn Phật của một liên hữu; gởi tới muốn cậy Quang 

 chứng minh, bình luận để khơi gợi lòng tin cho người khác. Quang liền đựng trong 

 một  cái  hộp  sứ  cho  mọi  người  xem;  xem  xong  để  thờ  trước  tượng  Phật.  Ngày  hôm 

 qua, sau buổi tụng kinh khóa sáng, mở hộp ra xem thì không còn nữa, chắc là đã trở 

 về am đó rồi! Hôm qua tôi đã gởi thư hỏi chuyện ấy”.  Như vậy là khi Tổ viết thư cho 

Dương Bội Văn, viên xá-lợi ấy vẫn chưa trở về Quán Âm Am. Xin xem thêm chi tiết 

về chuyện này trong  “Bài ký về chuyện cư sĩ Dương Bội Văn được xá-lợi”  thuộc Ấn 

Quang Văn Sao Tam Biên, quyển 3. 

2 Hộc và Đấu là những đơn vị đo lường thời cổ, có dung lượng biến đổi theo triều 

đại. Thời Tần, một Hộc bằng mười Đấu, mỗi Đấu là 2 lít. Từ đời Tống trở đi, một 

Hộc  bằng  năm  Đấu  và  dung  lượng  của  Đấu  lớn  dần  lên,  đến  đời  Thanh,  một  Đấu 

bằng 10 lít. Do kinh Phật đa số được dịch từ thời Hán đến giữa đời Tống, nên ta có 

thể ước lượng một Hộc bằng mười Đấu và mỗi Đấu từ 2 đến 3 lít. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 3 of 315

thiện  nữ  nhân  thêu  kinh,  đâm  kim  xuống  bị  vướng,  nhìn  vào  tìm  được 

xá-lợi. Lại có người niệm Phật, từ trong miệng có được xá-lợi. Có vị cao 

tăng tắm gội, bảo học trò kỳ lưng, nghe có vật lanh canh rơi xuống, nhìn 

xem thì thấy được xá-lợi. Tuyết Nham Khâm thiền sư3 cạo đầu, tóc [rớt 

xuống]  biến  thành  một  chuỗi  xá-lợi.  Trường  Khánh  Nhàn  thiền  sư  đời 

Tống viên tịch, ngày hỏa thiêu Ngài, trời nổi cơn gió lốc lớn, khói bay xa 

ngoài bốn mươi dặm. Khói lan đến đâu, trên nóc nhà, ngọn cây, ngọn cỏ, 

đều có xá-lợi, nhặt được hơn bốn thạch4. 

Ngoại  đạo  chẳng  biết  xá-lợi  chính  là  do  sức  của  Giới  -  Định  -  Huệ 

tạo thành, bèn bảo [xá-lợi] là do Tinh - Khí - Thần5 luyện thành. Đây là 

ăn trộm danh từ của Phật giáo, chứ tuyệt chẳng biết nghĩa lý trong Phật 

giáo, liền đơm đặt bịa chuyện. [Xá-lợi] phần nhiều do dời chuyển mà có 

được, như khắc ván, thêu kinh và do miệng niệm Phật mà có, cũng như 

[xá-lợi]  của  ông  do  từ  hoa  đèn  mà  được  đều  là  vì  lòng  Thành  chuyên 

ròng đến cùng cực nên đức Phật rủ lòng Từ gia bị, thị hiện. Hơn nữa, xá-

lợi  của  Phật  càng  thần  biến  khôn  ngằn.  Như  khi  Tùy  Văn  Đế  (Dương 

3  Tuyết  Nham  Khâm  chính  là  hòa  thượng  Tuyết  Nham  Tổ  Khâm  (?-1287),  thuộc 

phái Dương Kỳ tông Lâm Tế, người xứ Vụ Châu, pháp hiệu Tuyết Nham. Làm sa-

di lúc năm tuổi, được thọ Cụ Túc năm mười sáu tuổi, trước sau từng tham học với 

các vị Diệu Phong Chi Thiện, Diệt Ông Văn Lễ (chùa Tịnh Từ) v.v… Sau đến Kính 

Sơn tham học với ngài Vô Chuẩn Sư Phạm, về sau làm người nối pháp của vị này. 

Từng được vua tặng ca sa tía, thanh danh lừng lẫy một thời. Sư thị tịch vào năm Chí 

Nguyên 24 đời Nguyên (1287), còn để lại Tuyết Nham Hòa Thượng Ngữ Lục (bốn 

quyển).  Người  nối  pháp  của  Sư  là  ngài  Cao  Phong  Nguyên  Diệu  (vị  này  chính  là 

thầy thế độ cho ngài Trung Phong Minh Bổn). 

4 Thạch: Có hai đơn vị đo lường cùng gọi là Thạch. 

1) Để đo dung tích thì một Thạch là 67 lít

2) Để đo trọng lượng thì một Thạch bằng 76 kg. 

5 Tinh - Khí - Thần vốn là những khái niệm y học, được nhắc đến trong bộ sách y 

khoa cổ nhất của Trung Quốc là Hoàng Đế Nội Kinh, bọn đạo sĩ đã thần bí hóa khái 

niệm  ấy  và  gán  ghép  rất  nhiều  cách  giải  thích  phức  tạp.  Ông  Thái  Nhật  Sơ  trong 

bài “Tinh - Khí - Thần Và Hoạt Động Sống Còn” đã giải thích khá rõ ràng như sau: 

 “Theo Trung Y Học, cái gọi là Tinh tức là những vật chất tinh vi trong cơ thể con 

 người, tức là những vật chất cơ sở cấu tạo thành thân thể con người, là cái gốc của 

 sanh  mạng.  Khí  chính  là  những  công  năng,  động  lực  duy  trì  cuộc  sống  con  người. 

 Tánh mạng và sự hoạt động của con người được duy trì bởi Khí, Thần là biểu hiện 

 của Khí. Nói cách khác, Thần là những gì được biểu hiện ra ngoài của sanh mạng và 

 công năng của động lực sống của con người như âm thanh, dáng vẻ, hình vóc, thái 

 độ, tình cảm v.v… Như vậy, Tinh là vật chất nuôi sống, Khí là vật chất có tác dụng 

 dinh dưỡng được chuyển hóa thành những năng lượng cần thiết cho cuộc sống, Thần 

 bao gồm những hoạt động sinh lý (bioglogical) và tâm lý của con người”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 4 of 315

Kiên) chưa làm hoàng đế, một vị Phạn tăng (tăng nhân Ấn Độ) tặng cho 

mấy viên xá-lợi, đến khi lên ngôi xem lại thì thấy có rất nhiều viên  (mấy 

 trăm viên). Do vậy bèn dựng hơn năm mươi tòa bảo tháp. Tháp đựng xá-

lợi ở chùa A Dục Vương có thể nâng lên xem, mỗi người thấy một khác, 

hoặc cùng một người nhưng trong mỗi lúc thấy [xá-lợi] chuyển biến lớn, 

nhỏ, cao, thấp và màu sắc thay đổi, hoặc chẳng thay đổi khác nhau. Như 

vậy  là  chẳng  thể  dùng  phàm  tình  để  suy  lường  được.  Người  đời  dùng 

phàm tình để suy lường Phật pháp nên chỉ bị tổn hại, chẳng được lợi ích. 

Ông muốn quy y, nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Tiềm, nghĩa là: 

Tâm  ngầm  khế  hợp  với  trí  huệ  của  Phật.  Đấy  chính  là  như  cổ  nhân  đã 

bảo:  “Ngu phu, ngu phụ cắm đầu hùng hục niệm Phật, liền có thể ngầm 

 thông  Phật  trí,  thầm  hợp  diệu  đạo”   vậy!  Hiện  thời  sắp  xảy  ra  cơn  đại 

kiếp,  bất  luận  là  người  trong  nhà  hay  người  ngoài,  đều  nên  khuyên  họ 

chí thành niệm Phật và niệm Quán Âm để làm kế dự phòng. Nếu không, 

họa  hoạn  xảy  tới,  trọn  chẳng  nương  tựa  vào  đâu  được!  Đừng  nói  niệm 

Phật ắt chẳng bị táng thân tổn mạng; dẫu táng thân tổn mạng nhưng linh 

hồn đi về đâu mỗi người mỗi khác. Vì thế, chớ nên vì niệm Phật không 

thể  cứu  vãn  được  kiếp  nạn  mà  bảo:  “Niệm  cũng  vô  ích!”  Nay  gởi  cho 

ông  một  gói  sách,  lại  có  một  tờ  Một  Lá  Thư  Gởi  Khắp.  Dù  phiền  toái 

hay đơn giản đều có thể nương theo đó để hành được. Chớ nên gởi thư 

tới nữa khiến tự phiền, rộn người vậy! 

476. Thư trả lời anh em Khai Sanh, Ninh Sanh (thư thứ nhất) 

Hôm qua nhận được thư các ông, biết cha các ông bệnh hết sức trầm 

trọng.  Chớ  nên  làm  theo  cách  si  tâm  vọng  tưởng  của  thế  gian,  mà  hãy 

nương theo Phật pháp dùng câu Nam-mô A Di Đà Phật để trợ niệm và 

cầu cho cha: “Nếu tuổi thọ đã tận sẽ mau được đức Phật từ bi tiếp dẫn 

vãng sanh Tây Phương. Nếu tuổi thọ chưa hết, sẽ mau được lành bệnh”. 

Cha các ông tuổi đã ngoài bảy mươi, đang trong thời thế nguy hiểm này, 

cả nhà hãy nên nhất tâm niệm Phật, cầu Phật tiếp dẫn cụ vãng sanh Tây 

Phương.  Nếu  cụ  tuổi  thọ  chưa  hết,  cũng  sẽ  do  công  đức  trợ  niệm  mà 

chóng  được  lành  bệnh.  Nhưng  chớ  nên  chỉ  cầu  lành  bệnh,  chẳng  cầu 

vãng sanh Tây Phương. Nếu tuổi thọ của cụ đã hết, [cầu như thế] sẽ làm 

hỏng  đại  sự.  Hãy  vì  cha  các  ông  mà  nhất  tâm  trợ  niệm.  Nếu  cụ  niệm 

được thì niệm theo. Chẳng thể niệm, hãy nhất tâm nghe các ông niệm. 

Phàm những chuyện khẩn yếu thì phải hỏi han trước; chuyện chẳng 

khẩn yếu đều nhất loạt chớ nên nhắc tới. Nếu có những cư sĩ chí thành 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 5 of 315

khẩn  thiết,  hãy  nên  thỉnh  mấy  vị  cùng  với  các  ông  chia  phiên  trợ  niệm 

liên tục chẳng ngớt. Niệm mãi cho đến khi cụ tắt hơi vẫn cứ niệm giống 

như thế. Niệm tiếp tục như vậy cho đến ba tiếng đồng hồ sau mới ngừng 

niệm. Hơn nữa, trước khi cụ chưa chết và lúc vừa mới tắt thở, đừng nên 

lau rửa thân thể, thay áo, khóc lóc. Những hành vi ấy đều là lôi cụ xuống 

biển!  Người  thế  gian  tưởng  đấy  là  hiếu,  nhưng  [thật  ra]  đã  phá  hoại 

chánh niệm khiến cho [người đã mất] chẳng thể vãng sanh mà đâm ra bị 

đọa lạc. Tội giống như giết cha mẹ, khẩn yếu đến cùng cực! 

Bữa  nay  ở  Linh  Nham  liền  thỉnh  mười  vị  Tăng  mở  một  Phật  thất. 

Phật  thất  tốn  một  trăm  đồng;  lại  lập  cho  cụ  một  bài  vị  bằng  gỗ  để  thờ 

vĩnh viễn trong Niệm Phật Đường. Niệm Phật quanh năm, lợi ích rất lớn, 

phải tốn năm mươi đồng. Một trăm năm mươi đồng ấy nên gởi qua bưu 

điện,  chuyển  thẳng  cho  đại  sư  Diệu  Chân  thuộc  Linh  Nham  Sơn  Tự  ở 

trấn Mộc Độc. Phật thất cũng là để cầu Phật tiếp dẫn. Nếu tuổi thọ chưa 

hết, cũng sẽ mau được lành. Các ông muốn giảm tuổi thọ của chính mình 

để [cầu] tăng tuổi thọ cho cha, Quang chẳng nghĩ như thế là đúng. Vì sao 

vậy?  Đang  trong  lúc  cụ  tuổi  đã  cao  này,  lại  nhằm  đời  loạn  lạc,  chuyện 

mai sau chẳng biết như thế nào! Cố nhiên, hãy nên cầu cho cha mẹ mau 

được  sanh  về  Tây  Phương,  để  khỏi  gặp  cảnh  mai  sau  chẳng  bằng  hiện 

thời, sẽ càng khó thể trợ niệm! 

Nay gởi kèm cho ông một ít tro hương Đại Bi. Hãy đem tro hòa vào 

nước,  gạn  lấy  phần  nước  lắng  trong  để  uống.  Dẫu  cụ  đã  đến  lúc  chết, 

uống vào thì thần thức cũng sáng suốt, chánh niệm vãng sanh. Nếu chưa 

đến lúc chết, sẽ mau được lành bệnh. Đối với chuyện sau khi cụ đã mất, 

đừng bày vẽ mù quáng, làm lễ phúng điếu, nhóm họp thân hữu. Dẫu cho 

bạn bè thân thiết tìm đến cũng nên đãi cỗ chay, vĩnh viễn chấm dứt rượu 

thịt. Ma chay, kính thần, đãi khách đều dùng món chay. Vàn muôn phần 

chớ nên dùng rượu thịt! Trong đám tang chẳng dùng rượu thịt, cổ lễ Nho 

gia đã là như vậy đó, chứ không riêng gì Phật giáo mới vậy. Nếu Hoàng 

Thái Tử đang cư tang mà lén lút uống rượu thì sử quan ắt phải ghi chép 

chuyện ấy để truyền cho hậu thế! 

Hiện thời lễ giáo bỏ phế, đang cư tang vẫn tấu nhạc, sát sanh để giữ 

thể diện. Các ông đừng học theo thói cực ác ấy! Lại có kẻ còn đem hành 

trạng của người đã khuất in ra, thỉnh danh nhân đề lời tán tụng, tặng cho 

khắp  mọi  thân  hữu.  Chuyện  ấy  cũng  hết  sức  vô  lễ!  Đem  hình  ảnh  của 

cha  mẹ  in  trên  đấy,  người  ta  nhận  được  xem  qua  một  lần  rồi  quăng  vô 

đống  giấy  lộn,  chẳng  biết  đã  khinh  nhờn  đến  đâu!  Các  ông  muốn  làm 

cho cha mẹ được nở mày nở mặt, hãy nên trong mỗi niệm luôn tự phản 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 6 of 315

tỉnh,  khởi  tâm  động  niệm,  xử  sự,  chẳng  dám  có  một  niệm  không  xứng 

đáng với Phật, Bồ Tát, thiên địa, quỷ thần. Nếu có thể giữ được như thế 

suốt đời thì mới là đại hiếu, tôn kính cha mẹ. Nếu không, do hành vi bất 

thiện, ắt người ta sẽ nói cha các ông tổn đức nên mới có đứa con không 

ra gì như vậy! Do đó, con người chẳng thể không tự trọng! 

477. Thư trả lời anh em Khai Sanh, Ninh Sanh (thư thứ hai) 

Thư  nhận  được  đầy  đủ.  Kẻ  làm  con  cái  trong  thế  gian  khi  cha  mẹ 

lâm  chung  phần  nhiều  là  “đã  rớt  xuống  giếng  còn  quăng  đá!”  Anh  em 

ông chịu nghe theo lời tôi, cho nên cha các ông vãng sanh Tây Phương. 

Đấy  là  chân  hiếu!  Ông  nên  biết  rằng:  Bất  luận  già  -  trẻ  -  trai  -  gái  lâm 

chung đều nên trợ niệm như thế. Đều phải là sau khi đã tắt hơi rồi, tối 

thiểu  là  trong  vòng  ba  tiếng  đồng  hồ  chẳng  được  đụng  vào  thân  thể 

người ấy, chẳng ngớt tiếng niệm Phật, chẳng được khóc lóc, để càng lâu 

càng hay  (Do [nếu khuyên] để lâu thì sợ kẻ chẳng hiểu việc sẽ khó thể nghe theo 

 được, nên chỉ nói là “ba tiếng đồng hồ”). [Cha các ông] thần thức không sáng 

suốt,  sau  khi  uống  nước  Đại  Bi,  thần  thức  liền  sáng  suốt;  đủ  biết  Phật 

lực chẳng thể nghĩ bàn, pháp lực chẳng thể nghĩ bàn, chúng sanh tâm lực 

cũng chẳng thể nghĩ bàn  (tức là lòng Thành của các ông).  

Mẹ  ông  Ngô  Trạch  Nam  lâm  chung,  lưỡi  cứng  không  động  đậy 

được.  Trạch  Nam  đem  nước  Đại  Bi  chấm  vào  lưỡi,  trong  khoảnh  khắc 

lưỡi  [của  bà  cụ]  liền  mềm  mại  có  thể  niệm  Phật  được.  Bình  thường  cụ 

luôn niệm Phật cực nhỏ, lúc ấy lớn giọng niệm liên tiếp ba câu rồi qua 

đời.  Cảnh  tượng  lúc  cha  ông  lâm  chung  nếu  chẳng  phải  là  thêu  dệt  thì 

chắc  chắn  cụ  được  vãng  sanh.  Người  bình  thường  chết  rồi  chẳng  có  tí 

hơi nóng nào, thân thể cứng đờ. Người niệm Phật mấy ngày xác chẳng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 7 of 315

cứng,  đấy  là  chuyện  thường.  Chuyện  “hồi  sát”6  là  kiến  thức  phàm  tục 

của người đời. Phàm ai chết trong chùa miếu đều không có chuyện “hồi 

sát”. Quê tôi gọi là “xuất ương” (thoát tai nạn). 

Người  niệm  Phật  vãng  sanh  Tây  Phương  chẳng  thể  làm  theo  cách 

lo toan mù quáng của tục nhân. Nay tôi lập cho các ông một biện pháp 

thích  hợp  với  cả  đạo  Nho  lẫn  đạo  Thích.  Nhằm  hôm  “hồi  sát”,  cả  nhà 

hãy chí thành niệm Phật, hoặc một tiếng đồng hồ, hoặc hai ba tiếng đồng 

hồ là được; chớ nên làm theo cách thức “hồi sát” của người đời thì người 

chết lẫn kẻ sống đều được lợi ích lớn lao. Đối với chuyện thiết lễ phúng 

điếu, đãi tiệc khách [đến phúng điếu], quả thật đã thất lễ đến cùng cực. 

Hãy  nên  dùng  khoản  tiền  ấy  để  làm  chi  phí  cứu  trợ  tai  nạn,  đem  công 

đức ấy hồi hướng Tây Phương thì là tốt lành nhất! Nếu chẳng thể không 

có một người khách nào đến viếng, quyết chớ nên dùng rượu thịt; ngay 

như cúng thần cũng dùng cỗ chay. Khi các ông gởi tới lá thư lần trước, 

trong  khóa  tụng  sớm  tối,  Quang  đã  hồi  hướng  vãng  sanh  cho  cha  ông. 

Nay sẽ hồi hướng thêm ba thất nữa để trọn hết tình thầy trò. Còn chuyện 

thỉnh danh nhân đề lời tán tụng, viết điếu văn đều là bày vẽ rỗng tuếch 

bề ngoài, trọn chẳng ích gì cho người đã khuất cả! 

Đang trong lúc nước nhà tan hoang, dân chúng khốn đốn này, đừng 

nên làm những chuyện lòe loẹt rỗng tuếch ấy thì mới là đúng. Các ông 

nên biết: Làm phận con chẳng gây nhục cho cha mẹ chính là lòng hiếu 

thảo suốt đời. Nếu thực hành chuyện “giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn 

phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các 

điều lành” thì người ta do thấy những hành vi của các ông luôn tốt đẹp, 

dẫu miệng họ chẳng ca ngợi đức hạnh của cha mẹ các ông, nhưng trong 

lòng họ đã ngưỡng mộ, khâm phục đức hạnh của cha mẹ các ông. Đấy 

6 “Hồi sát” (回煞) là một thứ tín ngưỡng thông tục trong tang ma Trung Hoa đã có 

từ trước thời Tần. Sát (煞) có nghĩa là tính ngày người chết trở về thăm nhà, mà Sát 

cũng có nghĩa là các hung thần, tai vạ. Do vậy, Hồi Sát thường được hiểu thành “đẩy 

lùi hung tai, hung thần”. Theo tín ngưỡng dân gian, linh hồn người chết sẽ quay trở 

lại nhà do Sảnh Thần (眚神) dẫn đường trong một thời gian ngắn sau khi chết. Ngày 

giờ  ấy  thường  được  giới  đạo  sĩ  tính  ra,  gọi  là  ngày  Hồi  Sát  hay  Tiếp  Sảnh  (接眚: 

thường trong vòng từ bảy ngày đến mười bốn ngày sau khi chết). Ngày hôm ấy, phải 

mời đạo sĩ cử hành cúng tế, yểm đảo với mục đích ngăn ngừa những tà thần theo hồn 

người chết về bắt người thân chết theo (người Việt thường gọi là Thần Trùng), đồng 

thời thân nhân người chết đêm ấy phải ăn một số côn trùng đã hấp và biếu tặng một 

loại bánh gọi là bánh Trạng Nguyên (hay Tiếp Bài Cao) cho những hàng xóm thân 

thích để họ khỏi bị Thần Trùng quấy nhiễu. Có những trường hợp theo bói toán, bị 

kỵ tuổi quá nặng, đến tối hôm Hồi Sát, cả nhà phải bỏ trốn đi nơi khác mấy ngày. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 8 of 315

là  chuyện  làm  rạng  danh  cha  mẹ  lớn  lao.  Chứ  nếu  ăn  uống,  nhậu  nhẹt, 

chơi bời, cờ bạc, không gì chẳng làm, dẫu có đem đức hạnh của cha mẹ 

ra  khoe  cho  nhiều,  trong  lòng  người  ta  ắt  nghĩ:  “Cha  mẹ  ngươi  ắt  làm 

chuyện tổn đức. Nếu không, sao lại sanh thứ con chẳng xứng đáng như 

ngươi cơ chứ?” Khiến cho cha mẹ nhục nhã quá sức! Vì cha các ông mà 

Quang  nói  với  các  ông  như  thế;  các  ông  có  chịu  nghe  theo  hay  không, 

tôi chẳng thể ép buộc được! Các ông hãy thử suy nghĩ chín chắn, suy xét 

cặn kẽ xem lời này có đáng nghe theo hay chăng? 

478. Thư trả lời cư sĩ Ngô Kính Nhân 

Thư nhận được đầy đủ, muốn cho quốc dân giàu mạnh, phải bắt đầu 

từ đề xướng nhân quả báo ứng. Nếu con người đều biết đến nhân quả, sẽ 

tự chẳng làm chuyện vượt lý, phạm phận, cũng chẳng chịu chuyên trọng 

cầu hoa mỹ, hao phí tiền bạc hữu dụng, vung vãi [tiền bạc] trong sự sưu 

tập những món vật ưa thích, chôn vùi ý chí. Mấy chục năm qua, đem mỡ 

màng của nhân dân để mua khí giới tự sát, mỗi năm chẳng biết đã chở ra 

ngoại  quốc  mấy  ngàn  vạn  vạn  [đồng].  Đấy  chính  là  cái  gốc  khiến  cho 

nước ta tự tàn hại, cướp bóc lẫn nhau. Quyền ấy tuy chẳng nằm trong tay 

người không có địa vị, nhưng nào ngại nói với hết thảy mọi người để họ 

đừng ngả theo thói ấy. 

Ông đã cầu quy y, nay đặt pháp danh cho ông là Đôn Bổn. Kính là 

gốc của đức; hễ kính thì sẽ kìm nén được giận dữ, ngăn chặn lòng dục, 

chẳng làm các điều ác. Nhân là gốc của đạo; hễ nhân thì sẽ có thể nhân 

từ  với  dân,  yêu  thương  loài  vật,  vâng  làm  các  điều  lành.  Lại  còn  sanh 

lòng tin, phát nguyện, niệm Phật cầu sanh Tây Phương, khuyên hết thảy 

mọi  người  đừng  tạo  cái  nhân  giết  chóc  để  khỏi  phải  chịu  sát  báo.  Hễ 

vãng sanh Tây Phương thì sẽ siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. 

[Phong  thái  ấy]  sẽ  từ  nhà  lan  đến  làng,  đến  ấp,  chẳng  tiếc  tâm  lực  để 

kính  khuyên;  ấy  chính  là  “làm  nghề  mà  cũng  tăng  tấn  đạo”  vậy!  Đối 

với chỗ trọng yếu nơi tu trì thì Văn Sao đã có nói đủ, xin hãy đọc kỹ sẽ 

tự biết rõ. Chỗ cốt yếu nằm nơi thực hành và chí thành. Nếu không, sẽ 

chẳng phải là Đôn Bổn (đôn đốc, vun quén cái gốc), mà là Hại Bổn. Nay 

gởi cho ông Một Lá Thư Trả Lời Khắp và toa thuốc để mong lợi khắp 

các đồng nhân. 

479. Thư trả lời cư sĩ Chấn Hạc (thư thứ nhất) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 9 of 315

Ông  đã  phát  tâm  quy  y,  nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Huệ  Mại, 

nghĩa là nương theo pháp môn Tịnh Độ được nói từ trí huệ của Phật để 

tu, sẽ liền có thể vượt ra ngoài tam giới sanh tử; vì thế gọi là Huệ Mại7. 

Ông đã có các sách như Văn Sao v.v… chỉ nên y theo [những sách] đó 

để tu trì sẽ liền được lợi ích chân thật. Quang mục lực chẳng đủ, không 

thể viết tường tận được. Đã quy y Tam Bảo, ắt phải kiêng giết, bảo vệ 

sanh mạng, ăn thuần đồ chay. Nếu trong nhất thời chẳng thể ăn thuần đồ 

chay được, cũng nên trì Thập Trai hoặc Lục Trai, nhất là phải biết sâu xa 

những lỗi lầm do ăn thịt. Dẫu chẳng phải là ngày ăn chay, cũng nên cực 

lực giảm thiểu ăn thịt, càng phải nên nhất tâm niệm Phật. Nếu có tượng 

Phật  thì  sớm  chiều  đối  trước  [tượng]  Phật  thắp  hương,  lễ  niệm.  Trừ 

những  lúc  ấy  ra,  đi  -  đứng  -  nằm  -  ngồi  đều  niệm.  Dẫu  nhằm  ngày  ăn 

mặn cũng vẫn phải niệm, phải ngày ngày, giờ giờ thường niệm. Lại phải 

dạy  hết  thảy  mọi  người  trong  nhà  và  hết  thảy  những  người  ngoài  đều 

niệm. Lại còn phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, 

giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành thì mới là 

đệ  tử  thật  sự  của  đức  Phật,  mới  có  tư  cách  vãng  sanh  Tây  Phương. 

Những  điều  khác  đã  nói  tường  tận  trong  Văn  Sao  và  Một  Lá  Thư  Trả 

Lời Khắp. 

480. Thư trả lời cư sĩ Chấn Hạc (thư thứ hai) 

Thư tháng Chạp năm ngoái tôi chưa nhận được. Nay viết pháp danh 

cho  vợ  ông,  lại  gởi  hai  gói  sách.  Quang  già  rồi,  mục  lực  lẫn  tinh  thần 

đều chẳng đủ, từ nay về sau vĩnh viễn đừng gởi thư đến nữa, cũng đừng 

giới  thiệu  ai  quy  y,  bởi  không  có  mục  lực  lẫn  sức  lực  để  thù  tiếp.  Dẫu 

thỉnh sách từ Hoằng Hóa Xã cũng đừng gởi kèm thư cho Quang qua thư 

ấy. Hễ gởi kèm cũng nhất quyết không trả lời. Hai gói sách này tôi tặng 

cho ông, cũng đừng gởi tiền đến để đôi bên khỏi phải mệt trí. Nữ nhân 

lấy “giúp chồng dạy con” làm thiên chức, trong Văn Sao, Gia Ngôn Lục 

đã  nói  nhiều  lần.  Trong  Một  Lá  Thư  Trả  Lời  Khắp  cũng  nói  đại  lược. 

Chịu hành theo đó thì thọ dụng cả đời cũng chẳng hết! 

481. Thư trả lời các cư sĩ thuộc Niệm Phật Hội 

7 Mại (邁) là vượt xa, bước đi. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 10 of 315

Bạch  Huệ  Tu  đến  đây  cầm  theo  thư,  cậy  tôi  ước  định  chương  trình 

của Trợ Niệm Đoàn. Đối với điều này thì trong Sức Chung Tân Lương 

đã  có  định  chương  trình  rồi,  có  thể  châm  chước  [theo  đó]  để  áp  dụng. 

Quang già rồi, tinh thần lẫn mục lực đều chẳng đủ, trong mùa Đông năm 

ngoái  đã  cực  lực  cự  tuyệt  hết  thảy  thư  từ,  viết  lách.  Phàm  thư  gởi  đến 

đều dặn: “Từ nay về sau đừng gởi thư tới nữa! Gởi đến quyết không trả 

lời, cũng chẳng chấp nhận giới thiệu người khác quy y” để khỏi bị mệt 

nhọc quá đến nỗi mù mắt lẫn tổn mạng! Tất cả mười một pháp danh đều 

viết ra cả rồi. Sáu đồng hương kính và hai đồng của Bạch Huệ Tu, Bạch 

Phước  Kính  cộng  lại  thành  tám  đồng,  đều  dùng  để  gởi  cho  quý  hội 

những sách dành cho người sơ cơ và Tịnh Nghiệp Nhật Khóa. Từ nay về 

sau nếu vẫn gởi thư đến nữa, chắc chắn không trả lời. Xin ai nấy hãy giữ 

vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng 

làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, tín nguyện niệm Phật, cầu sanh 

Tây Phương để chẳng thẹn là đệ tử Phật. Trong đời này bèn có thể siêu 

phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. Xin hãy nói với các vị ấy thì may 

mắn  lắm.  Một  Lá  Thư  Trả  Lời  Khắp  quan  hệ  thật  lớn.  Hết  thảy  mọi 

người đều y theo đó mà hành thì lợi ích lớn lao lắm! 

482. Thư trả lời cư sĩ Kiều Tuân 

Mùa Đông năm ngoái nhận được thư, biết ông ở chùa Thái Bình viết 

sách  thay  cho  cụ  Chân  (hòa  thượng  Chân  Đạt)  đã  có  thành  tích,  khôn 

ngăn vui mừng, an ủi. Phàm mọi chuyện bất luận lớn - nhỏ hễ thuộc về 

bổn phận của ta đều nên tận tâm tận lực mà làm. Ấy gọi là  “sư tử bắt thỏ 

 cũng dùng toàn lực”.  Con người sống trong thế gian, chớp mắt liền qua. 

Hễ  may  mắn  còn  sống  trong  thế  gian  đều  phải  sốt  sắng  mà  làm.  Nếu 

không,  thời  thế,  tuổi  tác  đã  qua,  muốn  làm  nhưng  chẳng  thể  làm  được. 

Quang đã tám mươi tuổi, chẳng thành được chuyện nào, chỉ biết mặc áo, 

ăn cơm. Đấy gọi là   “thiếu tráng bất nỗ lực, lão đại đồ thương bi”  (trẻ 

khỏe chẳng gắng sức, già lụn luống buồn đau). Ông tuổi trẻ, chí nguyện, 

sức  lực  mạnh  mẽ,  hãy  nên  gắng  sức  theo  đuổi  để  khỏi  phải  uổng  công 

tiếc nuối bi thương! 

483. Thư trả lời cư sĩ Bạch Tĩnh Tu 

Thư nhận được đầy đủ. Trời nóng, công việc bận bịu, chẳng rảnh rỗi 

để  viết  nhiều.  Nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Huệ  Tu,  nghĩa  là  nương 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 11 of 315

theo trí huệ của Phật để tu Tịnh Độ, tự lợi, lợi tha. Những điều khác hãy 

chiếu theo những gì đã nói trong Một Lá Thư Trả Lời Khắp để làm thì 

pháp thế gian lẫn pháp xuất thế gian đôi đằng đều được đầy đủ, không 

thiếu sót. Sợ ông thấy nghe chưa rộng nên nay gởi cho ông một bộ Tịnh 

Độ Thập Yếu. Chúng sanh đời Mạt chẳng y theo pháp này để tu thì tuy 

tu hành vẫn đáng thương lắm thay! Do chẳng biết cậy vào Phật lực, cứ 

lệch  lạc  muốn  cậy  vào  tự  lực,  sợ  rằng  bao  kiếp  cũng  không  có  ngày 

thoát khỏi sanh tử. Một bộ Phật Học Cứu Kiếp Biên, một bộ An Sĩ Toàn 

Thư, một cuốn Sức Chung Tân Lương, có những sách này để làm người 

hướng dẫn cho tương lai, sẽ tự chẳng đến nỗi bị lầm lạc vì những kẻ tự 

phụ thông minh vậy. 

484. Thư trả lời cư sĩ Tiết Huệ Trúc 

Kẻ  ngu  trong  thế  gian  thích  tự  lập  môn  đình,  ăn  trộm  những  lời  lẽ 

trong Tam Giáo, lập ra đạo bí mật “chẳng được nói với người khác!” Do 

bí  mật  nên  những  kẻ  không  biết  nội  dung  đều  như  nhặng  bu  theo  mùi 

thối. Vì trước khi được truyền đạo đã phát lời thề độc địa nên kẻ ngu đến 

chết cũng chẳng dám trái nghịch. Hết thảy ngoại đạo trong thế gian đều 

cậy  vào  hai  biện  pháp  này  để  truyền  khắp  thiên  hạ,  không  thể  nào  diệt 

được!  Nếu  bọn  chúng  không  có  hai  biện  pháp  này  thì  không  một  loại 

ngoại đạo nào có thể tồn tại, đứng vững trong thế gian! Các ông may đã 

thoát khỏi đường tà, trở về chánh đạo, hãy nên giữ vẹn luân thường, trọn 

hết bổn phận, nghiêm túc tuân phụng Phật pháp. Pháp danh của hai ông 

Vũ  và  Tả  được  viết  trong  một  tờ  giấy  khác.  Gởi  cho  hai  người  ấy  mỗi 

người bốn gói sách để làm khai thị. Xin hãy nói với bọn họ. Trong năm 

nay sẽ có hai lần gởi đến chừng đó cuốn sách  (Ngày Mười Ba tháng Tám) 

485. Thư trả lời cư sĩ Lạc Quý Hòa (thư thứ nhất) 

Nhận được thư, khôn ngăn cảm kích, hổ thẹn. Quang thuở bé thiếu 

học  vấn,  tuổi  già  chẳng  biết  gì;  ai  nấy  đều  đem  sai  ngoa  lan  truyền  sai 

ngoa,  lầm  bảo  Quang  là  tri  thức.  Lọt  vào  thế  bất  đắc  dĩ,  chỉ  đành  góp 

nhặt  lời  quê  mùa  cho  xong  trách  nhiệm.  Nào  ngờ  các  hạ  cũng  vì  thấy 

muôn  người  đồn  đãi  như  thật  mà  tưởng  là  thật,  chẳng  suy  xét  [Quang 

được tiếng thiện tri thức như vậy] thật ra là do một người lan truyền hư 

giả. [Quang viết] lời tựa cho Tâm Kinh ông chẳng bắt tội thì là đã rộng 

dung rồi, huống chi lại còn khen ngợi quá đỗi! Xấu hổ há thể nào cùng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 12 of 315

cực! Tờ báo của quý vị đổi thành nguyệt san, rất hữu ích. Còn những bài 

viết hủ bại của Quang đâu đáng để chiếm chỗ tốt đẹp ấy! Huống chi tôi 

bận việc đa đoan, không có ai chịu nhọc nhằn giùm tôi, dẫu có một hai 

bài hơi đáng để mắt đến thì cũng đâu rảnh rang để sao ra gởi tới! 

Còn  như  các  hạ  nói  “xuất  gia  để  chuyên  tu”,  Quang  trọn  chẳng 

nghĩ  như  thế  là  đúng;  bởi  các  hạ  tài  trí  đủ  để  hoằng  pháp,  suất  lãnh 

người  nhà  cùng  tu  Tịnh  nghiệp  thì  đôi  bên  đều  được  lợi  ích.  Nếu  xuất 

gia thì người nhà khốn khổ, ắt sẽ dấy lòng báng pháp. Như vậy là chưa 

thể  tự  lợi  mà  đã  hại  người  nhà  trước,  nỡ  lòng  làm  chăng?  Phật  pháp 

không một ai chẳng kham tu, mà cũng không một ai chẳng thể tu được. 

Chỉ nên trong niệm niệm biết “chẳng tu tịnh nghiệp sanh về Tây Phương 

thì sẽ luân hồi cả kiếp dài lâu, chẳng thể thoát được!” Do vậy, xót mình, 

xót  người,  thương  ta,  thương  người,  lớn  tiếng  hô  hào  để  gần  là  người 

nhà,  xa  là  người  đời  đều  cùng  tu  đạo  này!  So  với  việc  chỉ  cầu  tự  giải 

thoát cho chính mình, lợi ích há nào phải khác biệt vời vợi như trời với 

đất? Đang trong thời buổi hoại loạn đến tột cùng này, muốn vãn hồi thế 

đạo nhân tâm thì càng phải coi sự lý nhân quả báo ứng là chuyện quan 

tâm  bậc  nhất.  Biết  nhân  quả  báo  ứng,  sẽ  tự  gắng  sức  làm  người  lương 

thiện.  Nếu  chỉ  bàn  nói  điều  huyền  lẽ  diệu,  chẳng  chú  trọng  nhân  quả, 

chắc sẽ trở thành phường  “miệng miệng nói không, bước bước làm có!”  

Lợi ích [sẽ đạt được] cũng chẳng qua là gieo hạt giống trong tương lai 

mà thôi! Nếu chú trọng nhân quả sẽ giữ được tấm lòng “sửa lỗi, hướng 

lành”. Đấy chính là điều phải gấp rút bàn đến khi hoằng pháp trong thuở 

hiện tại này. 

486. Thư trả lời cư sĩ Lạc Quý Hòa (thư thứ hai) 

Nhận  được  thư  hôm  Hai  Mươi  Bốn,  khôn  ngăn  cảm  kích,  hổ  thẹn. 

Văn của Quang hệt như gom lá mà các hạ và Lý Khế Nguyên lại phỏng 

theo  lầm  lạc,  cho  là  “có  thể  làm  cho  người  khác  sanh  lòng  tin  tưởng!” 

Quang  cũng  chỉ  đành  đem  lầm  đáp  lạc.  Hiềm  rằng  mấy  hôm  gần  đây 

công chuyện quá nhiều, thật chẳng có buổi rảnh rỗi, vì thế lần khân đến 

nay,  chịu  lỗi  khôn  cùng!  Tôi  vốn  muốn  đọc  cuốn  Phật  Pháp  Yếu  Luận 

hai  lượt  nhưng  không  có  thời  gian,  sức  lực,  chỉ  đọc  đuợc  một  lần.  Do 

trong  bản  giảo  chánh  gốc,  những  chữ  được  viết  theo  lối  Phá  Thể  đều 

được  liệt  kê,  nên  tôi  cũng  bắt  chước  theo,  trong  [sách]  ấy  có  mấy  chữ 

đáng  nên  thương  lượng,  châm  chước  thì  tôi  cũng  nêu  ra.  Xin  hãy  cân 

nhắc! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 13 of 315

Soạn được lời tựa gồm sáu trăm mấy chục chữ, chi ly, dông dài, thật 

chẳng đáng xem; chẳng qua cậy vào đó cho xong trách nhiệm. Nếu ghép 

[bài tựa ấy] vào đầu cuốn sách thì cũng chỉ là thêm thắt râu ria, chứ trọn 

chẳng có chỗ nào nêu bật được những ý nghĩa trọng yếu của cuốn sách. 

Hôm Hai Mươi Sáu, do Phương Viễn Phàm thấy các hạ từ đầu đến cuối 

sẵn lòng muốn sao chép lại, liền gởi tới hai bản, cậy Quang giảo chánh 

một lượt. Do vậy liền đọc hai lần, ngày hôm sau liền gởi đi. Do lúc sắp 

xếp,  giảo  chánh  còn  có  chỗ  sai  sót,  sợ  rằng  ông  ta  sẽ  phải  in  bản  đính 

chánh,  nên  chẳng  dám  để  lâu.  Ngày  Hai  Mươi  Tám,  cư  sĩ  Liên  Hàng 

cũng  gởi  đến  một  bản,  chắc  các  hạ  đã  xem  qua  rồi.  Những  chữ  bị  sai 

chắc các hạ cũng đã biết hết rồi, nên không gởi đi. Chỉ có dòng mười bảy 

trong trang mười chín và dòng thứ hai trong trang hai mươi tựa hồ bị sót 

câu văn, xin hãy xem kỹ. Nếu thật sự bị sai sót, xin hãy gởi sang cho cư 

sĩ Phương Viễn Phàm ở số Bảy Mươi Bốn, ngõ Hằng Dũ, đường Thanh 

Vân, thuộc Áp Bắc, Thượng Hải. Ông ta ở nhà người em rể. Thư của Lý 

Khế Nguyên gởi trả lại theo thư này. 

487. Thư trả lời cư sĩ Lạc Quý Hòa (thư thứ ba) 

Nhận được thư và bài văn đã sửa đổi rất hay. Cuốn sách ấy (tức Phật 

Pháp Yếu Luận) văn lẫn nghĩa đều hay, chỉ có mình chỗ ấy dường như 

bị khiếm khuyết. Vì thế, Quang xin các hạ thêm vào [nguyên bản] để lúc 

tái bản sẽ in thêm vào. Ngoài ra đều không có gì khiếm khuyết cả. Tất cả 

hai mươi mấy chữ sai đều do kẻ sao chép vô ý gây ra. Quang đang tính 

cách tái bản, nên với những chữ sai, chữ viết theo lối Tục Thể và đa số là 

những chỗ thiếu dấu chấm câu, mỗi mỗi đều ghi ra, gởi cho ông Phương 

Viễn Phàm. Nay tôi đem bản liệt kê [những chỗ sai] ấy gởi cho ông, xin 

hãy  xem  qua.  Đây  là  chuyện  giảo  chánh,  đối  chiếu  nhỏ  nhặt,  nào  dám 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 14 of 315

gọi là “giám đính?”8 Sách đã có lời tựa của ngài Đế Nhàn thì đã đủ để 

phát khởi lòng kính ngưỡng cho người ta rồi, đâu cần lời tựa của Quang! 

Huống chi Quang lắm việc bận bịu, không lâu sau phải sang Thượng 

Hải để lo liệu chuyện [ấn tống] Quán Âm Bổn Tích Tụng. Lại còn phải 

sắp đặt một bản Văn Sao khác, tính sắp xếp sao cho mỗi trang tăng thêm 

hai hàng, mỗi hàng thêm hai ba chữ, [thành ra] thêm ba vạn chữ vào lời 

văn. Nếu chẳng thể mở rộng diện tích in chữ trong một trang thì cũng là 

một cách để giảm bớt chi phí. 

Thêm nữa, do thanh niên không biết tiết dục cũng như [chẳng biết] 

những  chuyện  [cần  phải]  kiêng  kỵ  trong  ăn  nằm;  do  vậy  mất  mạng 

không biết là bao nhiêu, hoặc trở thành tàn tật cũng không đếm xuể. Bởi 

vậy, tôi phát tâm in cuốn Bất Khả Lục, tăng thêm một vạn chữ, đổi tên 

thành Thọ Khang Bảo Giám. Một vị cư sĩ bỏ ra một ngàn sáu trăm đồng 

để ấn tống, có thể in gần tới ba vạn bản. Lần này sang Thượng Hải để lo 

liệu sắp chữ. Cuối Thu, Văn Sao lẫn Thọ Khang đều có thể in ra sách; do 

vậy, bận túi bụi. Ước chừng giữa tháng Năm chắc sẽ quay về núi. Tâm 

Kinh  Thiển  Thuyết  chưa  thấy  gởi  đến,  không  cần  phải  lo  chuyện  này. 

Dẫu có một hai chữ bị sai cũng không ảnh hưởng lớn lao, người thông 

hiểu văn nghĩa sẽ đều nhận biết. 

488. Thư trả lời cư sĩ Lạc Quý Hòa (thư thứ tư) 

Thư hôm Mười Một chắc ông đã nhận được rồi. Hôm qua nhận được 

thư, khôn ngăn cảm kích, hổ thẹn. Đôi bên tâm giao, há cần phải khiêm 

hư  quá  mức  như  vậy?  Tâm  Kinh  Thiển  Giải  không  bị  sai  ngoa  nhiều 

lắm, do thấy có lúc các hạ dùng chữ theo kiểu Phá Thể nên Quang bèn 

8 Giám đính phức tạp hơn giám định. Giám đính bao gồm đính chánh những lỗi sai 

ngoa, kể cả ý tưởng, sửa đổi câu văn cho gãy gọn, gọt giũa, sắp xếp lại văn bản nếu 

cần thiết, lược bỏ những ý kiến vũ đoán, thiên chấp, tăng thêm những ý kiến, lý luận, 

chứng  cứ  để  vấn  đề  trình  bày  mang  tính  cách  thuyết  phục  hơn,  cũng  như  đưa  ra  ý 

kiến  quyết  định  nếu  một  vấn  đề  được  nêu  trong  tác  phẩm  chưa  rõ  ràng,  dứt  khoát. 

Giám  định  phần  nhiều  là  sửa  sai,  nhuận  sắc  câu  văn  cho  gãy  gọn  nhưng  phải  đảm 

bảo không sai ý tác giả. Giám định thường áp dụng cho những tác phẩm của chính 

mình viết hoặc là do người khác sao chép lại những lời mình nói để nhằm bảo đảm 

người biên tập, ấn hành sao chép tuân thủ trung thành với ý tưởng của mình. Giám 

định đôi khi chỉ đơn giản là sửa cho đúng những chỗ sai ngoa trong những tác phẩm 

cổ do sao chép, khắc in để bảo đảm khôi phục đúng diện mục của các văn bản cổ. Ở 

đây, Tổ chỉ nêu ra những lỗi do thiếu chấm câu, chữ bị sai nét, không đúng quy cách, 

hoặc bị sót chữ cho cuốn Phật Pháp Yếu Luận nên chỉ gọi là “giảo đối”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 15 of 315

căn  cứ  theo  đó  để  nêu  ra  cặn  kẽ;  nếu  có  một  hai  chỗ  thay  đổi,  xin  hãy 

xem  xét  kỹ  để  chẳng  đến  nỗi  “khoét  thịt  thành  vết  thương”.  Do  năm 

ngoái có chiến tranh nên chẳng dám phát hành bản đính chính cho cuốn 

Đại Sĩ Tụng  (có hơn hai ngàn cuốn ở Trung Hoa [Thư Cục]). Sau đấy do nước 

cạn,  chẳng  thể  ra  khỏi  núi  được.  Nay  bản  chánh  vẫn  chưa  gởi  đến;  do 

vậy,  tạm  thời  dùng  giấy  Mao  Thái9  in  một  vạn  tờ  cho  mọi  người  xem. 

Nội trong tháng này sẽ phát ra. 

Các hạ dùng chữ  “có thể rộng lòng ban cho mấy bộ được chăng?”  

sao  mà  xem  Quang  hẹp  lượng  đến  thế?  Quang  tính  quyên  góp  in  mấy 

chục vạn cuốn để lưu truyền khắp trong ngoài nước. Tuy chưa thể như 

nguyện,  nhưng  đã  được  sáu  vạn  bộ  rồi.  Tuy  hoàn  toàn  giao  cho  người 

bỏ  tiền  ra  in  tự  biếu  tặng,  nhưng  cũng  có  hơn  một  vạn  bộ  cậy  Quang 

biếu tặng. Các hạ đã hỏi xuất bản [hay chưa] thì được, chứ nói   “có thể 

 rộng  lòng  ban  cho  hay  chăng?”   thì  quá  khiêm  hư,  đâm  ra  coi  nhẹ  Ấn 

Quang! Quang bận bịu quá nhiều chuyện, không rảnh rang để soạn văn. 

Vào ngày Hai Mươi Mốt, Hai Mươi Hai sẽ sang Thượng Hải để lo liệu 

chuyện [ấn tống] Quán Âm Tụng và nhờ Trung Hoa [Thư Cục] sắp chữ 

để in một bản Văn Sao khác. 

Lại  còn  cho  sắp  chữ  bản  tăng  đính  cuốn  Bất  Khả  Lục,  ước  chừng 

trong năm nay đều có thể in ra sách. Bất Khả Lục là do một cư sĩ được 

Tam  Bảo  gia  bị,  chẳng  dùng  thuốc  mà  căn  bệnh  ngặt  nghèo  suốt  mấy 

tháng được lành  (do vợ ông ta cầu nguyện suốt đời ăn chay nên ngay hôm ấy liền 

 có  chuyển  biến,  chẳng  thuốc  men  mà  được  lành);  do  bệnh  đã  lâu  chưa  được 

bình phục hoàn toàn mà đã phạm “phòng sự” (ăn nằm) liền đến nỗi mất 

mạng10.  Quang  nghĩ:  Người  đời  chẳng  biết  kiêng  kỵ  đến  nỗi  người  tử 

vong chẳng biết là bao nhiêu, liền phát tâm in sách này nhằm cứu giúp 

bọn thanh niên một cách vô hình, đạt đến bình trị khi chưa loạn, giữ yên 

đất  nước  khi  còn  chưa  nguy.  Nếu  vị  cư  sĩ  ấy  biết  được  chuyện  này  sẽ 

trọn chẳng đến nỗi gặp phải kết quả ấy. Người ấy còn là người thành thật 

ưa thích điều nghĩa, chứ không phải là kẻ đớn hèn; tiếc là do chẳng biết 

kiêng  kỵ  đến  nỗi  mất  mạng!  Do  vậy,  người  vợ  hiền  chí  thành  cầu  đảo 

cho chồng được lành bệnh rốt cuộc trở thành ác phụ giết chồng, đều là 

do  lúc  thường  ngày  chẳng  hiểu  biết  về  đạo  ăn  nằm  giữa  vợ  chồng  nên 

9 Mao Thái là một loại giấy có màu ngà, hơi tối, không dày lắm, sản xuất chủ yếu tại 

hai tỉnh Giang Tây, Phước Kiến vào đầu thời Dân Quốc

10 Vị cư sĩ này tên là La Tế Đồng, xin coi chi tiết trong bài  “Lời tựa sách Thọ Khang 

 Bảo Giám”  (số 95) trong bộ Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, 

quyển 3. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 16 of 315

mới đến nỗi như thế. Các hạ hành nghề Y, càng phải nên răn nhắc [bệnh 

nhân]  về  chuyện  kỵ  húy  này  để  hết  thảy  mọi  người  chẳng  đến  nỗi  lầm 

lạc mất mạng. Công đức ấy so với công dùng thuốc trị bệnh sẽ càng rộng 

lớn hơn nhiều. 

Từ nay về sau, nếu không có chuyện gì khẩn yếu đừng gởi thư đến; 

bởi tôi ra khỏi cửa bận bịu lắm việc, không rảnh rỗi để phúc đáp được 

đâu! Ước chừng giữa tháng Năm tôi sẽ trở về núi, vì trong tháng Ba năm 

ngoái,  vị  Trụ  Trì  đã  thoái  ẩn  của  ngôi  chùa  tôi  ở  đã  giao  cho  tôi  giám 

đính  Phổ  Đà  Sơn  Chí   (do  một  Nho  sĩ  tu  chỉnh),  đã  cả  năm  rồi  nhưng  vẫn 

chưa rảnh rỗi để xem đến. Khi về núi, phải lo chuyện này trước để sách 

được lưu thông  (Ngày Mười Bốn tháng Ba) 

489. Thư trả lời cư sĩ Bàng Khế Thành 

Toa thuốc cai á phiện gởi kèm theo thư cực hay. Trong hai bản khắc 

gỗ và đúc kẽm bộ An Sĩ Toàn Thư và Văn Sao, Quang đều có đính kèm 

[toa  thuốc  này].  Lại  còn  gởi  khắp  cho  những  bạn  bè  quen  biết  các  nơi, 

mong [toa thuốc ấy] được lưu truyền. Y theo toa thuốc ấy để cai nghiện, 

trong mười người có đến tám chín người khỏi nghiện. Những kẻ không 

cai nghiện được quá nửa là do thân thể người ấy trước đó đã sẵn bệnh, 

hễ  cai  hút  liền  đổ  ra  bệnh  khác.  Đây  chẳng  phải  là  thuốc  không  linh 

nghiệm mà là do [cơ thể] người ấy thiếu căn bản (tức không đủ mạnh để 

có  sức  chịu  đựng  những  vật  vã  khi  cai  nghiện  –  chú  thích  của  người 

dịch).  Ấy  là  tánh  chất  đặc  biệt,  chứ  không  phải  là  điều  phổ  cập  tổng 

quát.  Sợ  có  một  hai  kẻ  thấy  toa  thuốc  không  linh  nghiệm  bèn  nói  toa 

thuốc ấy chẳng hay, nên tôi giãi bày nguyên do. Ôi! Người nước ta mê 

muội đến thế, coi chất Trầm độc11 là bổ dưỡng, nào biết nó đã khiến cho 

nhà tan, nước nghèo, nhân dân suy đồi, tàn phế! Chao ôi, buồn thay! 

490. Thư trả lời cư sĩ Bách Linh 

Học  đường  hiện  thời  đúng  là  hầm  bẫy  người.  Chẳng  hãm  trong  tà 

thuyết thì cũng hãm trong tự do luyến ái, mặc tình ăn chơi bừa bãi. Phải 

biết rằng con người chỉ là một động vật cao bốn năm thước mà cùng với 

trời  đất  xưng  thành  Tam  Tài  thì  cái  danh  xưng  Con  Người  tôn  quý 

không chi bằng! Danh đã tôn quý, ắt phải có thực chất tôn quý thì mới 

11 Trầm độc: Theo truyền thuyết Trầm (鴆, còn đọc là Trấm hoặc Trậm) là một giống 

chim rất độc, một cái lông của nó rớt xuống nước thì cả dòng nước liền hóa độc. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 17 of 315

đáng gọi là Người. Nếu không, sẽ thành “cầm thú đội mũ, mặc áo”, do 

không có hơi hướng của con người! “Tài” (才) là khả năng. Trời có khả 

năng  sanh  ra  vật,  đất  có  khả  năng  chở  vật,  con  người  có  khả  năng  kế 

thừa bậc thánh đời trước, mở mang lối học cho người đời sau, giúp đỡ 

những  chỗ  trời  đất  chẳng  thể  sanh  thành,  trưởng  dưỡng!  Vì  thế,  mới 

cùng với trời đất xưng là Tam Tài. Nếu chỉ biết ăn uống, trai gái, chẳng 

biết  “hiếu,  đễ,  trung,  tín,  lễ,  nghĩa,  liêm,  sỉ”  thì  so  ra  còn  xấu  hèn  hơn 

cầm thú. Người như thế chỉ mang xuông cái thân người suốt cả một đời, 

trọn  chẳng  có  một  điểm  nào  mang  hơi  hướng  con  người!  Khi  một  hơi 

thở ra không hít vào được nữa, sẽ đọa địa ngục trải trăm ngàn kiếp trọn 

chẳng có thuở thoát ra. Muốn làm cầm thú còn chưa thể được; huống là 

lại được làm thân người ư? 

Thuở ban đầu ông không biết nghĩa này, nghe bạn xấu xúi giục bèn 

ăn chơi bừa bãi, đến khi bị mắc bệnh phong tình đau đớn không thể chịu 

đựng  nổi.  Lành  bệnh  rồi  lại  ăn  chơi,  lại  đổ  bệnh,  lại  phạm,  cũng  là  kẻ 

chẳng biết tốt - xấu quá mức, quá thiếu chí hướng, khí tiết! Cần biết rằng 

đàn ông ăn chơi bừa bãi và nữ giới lén lút tằng tịu với người khác trọn 

chẳng hơn kém nhau! Người đời thường coi chuyện nữ giới lén lút tằng 

tịu với người khác là hèn hạ, chẳng chê trách nam giới ăn chơi bừa bãi. 

Đấy đều là chẳng biết đến ý nghĩa tên gọi Con Người, cho nên mới có tri 

kiến kém hèn như thế. May là ông đã nhiều lần chịu khổ, mới biết quay 

đầu, cũng là do thiện căn trong đời trước xui khiến. Nhưng Quang vẫn 

phải nói rõ nguyên do, vì sợ ông chưa chết hẳn cái tâm ấy, chắc sau này 

sẽ lại giẫm theo vết xe đổ ấy! 

Vì thế, muốn làm cho ông biết danh hiệu Con Người tôn quý, chẳng 

đến nỗi tự ruồng rẫy, tự vứt bỏ! Và còn dùng những điều này để khuyên 

nhủ  hết  thảy  thanh  niên  nam  nữ  cùng  vâng  giữ  danh  xưng  Con  Người 

tôn quý, thực hành điều lành thế gian là “giữ vẹn luân thường, trọn hết 

bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ 

các điều lành”. Lại còn phát Bồ Đề tâm, làm lợi khắp ta lẫn người, đều 

cùng  sanh  lòng  tin,  phát  nguyện,  niệm  thánh  hiệu  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương để tu điều lành xuất thế. Như vậy sẽ đáng gọi là Con Người, tuy 

chưa  thể  kế  thừa  bậc  thánh  đời  trước,  mở  mang  lối  học  cho  người  đời 

sau, giúp đỡ quyền sanh thành trưởng dưỡng của trời đất giống như bậc 

thánh hiền thời cổ, nhưng đã có chút phần công đức “kế thừa, mở mang, 

giúp đỡ” thì cái danh xưng Con Người mới có thực tế, chẳng thành nói 

xuông! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 18 of 315

Nay  đặt  cho  ông  pháp  danh  là  Tông  Thành.  Tông  là  chủ,  là  gốc. 

Nghĩa là dùng lòng chí thành chân thật để tự hành, dạy người, chẳng để 

một mảy may ý niệm hư giả và xấu hèn [nẩy sanh] đến nỗi cô phụ một 

chữ Người vậy! Hãy nên tự trì Ngũ Giới trước. Đã có thể trì thật sự lâu 

ngày rồi mới thọ, sẽ chẳng khó khăn gì! Nếu tâm vẫn còn do dự sẽ gọi là 

“trò đùa trẻ nít!” Chẳng những ông tự mắc tội lỗi mà Quang cũng cùng 

phạm tội lỗi  (Ngày mồng Tám tháng Sáu) 

491. Thư trả lời cư sĩ Huệ Tài 

Nhiều lần mơ thấy giấc mộng tốt đẹp, ấy chính là do nhân trong đời 

trước lẫn lòng khẩn thiết trong đời này cảm vời. Đại tự viện [trong giấc 

mộng]  chính  là  pháp  hội  Hoa  Nghiêm,  nhưng  do  ông  chưa  phá  Phiền 

Hoặc,  chỉ  thấy  được  tướng  tầm  thường,  chẳng  thấy  được  tướng  thù 

thắng, nhưng thấy được cảnh giới ấy cũng đã chẳng dễ dàng gì! Đối với 

chuyện [ông nằm mộng thấy] vị trưởng giả đưa nước cho uống, ấy chính 

là Văn Thù Bồ Tát đem cam lộ ban cho ông. Hãy nên thường gắng sức 

để khỏi phụ một phen ân đức gia bị. 

Ấy  là  vì  phàm  phu  sát  đất  phần  nhiều  bị  cảnh  chuyển.  Vì  thế  nên 

Tăng Tử khi sắp mất, mới nói:   “Kinh Thi có câu: ‘Dè dặt kinh sợ như 

 vào vực sâu, đi trên băng mỏng’, từ nay trở đi, ta biết thoát khỏi”.  Chưa 

đến lúc lâm chung, vẫn sợ có khi bị vây hãm, chìm đắm, chẳng dám nói 

lời lớn lối ấy. Những kẻ thích ăn nói lớn lối hiện thời đều là những gã 

cuồng trọn chẳng dụng công nơi những điều họ có thể thực hiện được! 

Lệnh  hữu  thiệt  căn  (lưỡi)  không  nhanh  nhạy  chính  là  vì  túc  nghiệp. 

Niệm kinh Pháp Hoa cố nhiên là tốt, nhưng niệm Phật, niệm Quán Âm 

cũng có thể tiêu nghiệp, tăng huệ; chớ nên cố chấp, cho là “chỉ có niệm 

kinh Pháp Hoa mới được như thế”. Nếu thật sự chí thành niệm Phật còn 

có thể siêu phàm nhập thánh, nào phải chỉ khiến cho thiệt căn được lanh 

lợi mà thôi ư?  (Ngày Hai Mươi Lăm tháng Giêng năm Đinh Sửu - 1937) 

492. Thư trả lời cư sĩ Huệ Hoa 

Mấy  hôm  trước  nhận  được  thư  ông,  khôn  ngăn  khiến  người  khác 

đau lòng! Thiên tai, nhân họa liên tục giáng xuống các tỉnh nước ta, dân 

không lẽ sống, thật đáng đau đớn thở than. Truy tìm nguyên nhân thì cái 

nhân xa là do Trình - Châu đả phá nhân quả luân hồi, cái nhân gần là do 

nhà cầm quyền đương thời vứt bỏ pháp tắc của bậc thánh nhân thời cổ, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 19 of 315

noi theo đường lối của người Tây Phương, đến nỗi cả nước như cuồng, 

lòng  người  ngày  càng  bại  hoại,  thiên  tai  thường  giáng  xuống.  Nhà  ông 

ở gần bờ sông, chẳng những nhà cửa đã không còn, chỉ sợ ruộng nương 

cũng tan nát. Suy tính đến kế sách cho tương lai, hãy nên đưa mẹ già và 

gia  quyến  dọn  đến  sống  nơi  tỉnh  thành,  có  tiền  lương  của  ông  thì  cũng 

còn có thể duy trì được! Nếu lòng mơ tưởng xa xỉ quá mức, muốn khôi 

phục lại nhà cửa, ruộng đất như xưa, sợ không có sức làm như vậy được 

đâu! 

Nếu cứ cưỡng làm, chắc sẽ không thể nào chẳng noi theo hành vi của 

con người hiện thời, tức là vẫn hiềm tai ương còn bé nhỏ, càng tạo cái 

nhân cho tai họa lớn lao hơn, đấy chính là cách suy nghĩ tính toán của kẻ 

si vậy! Nếu có thể toàn thân buông xuống, chỉ quan tâm đến tình trạng 

hiện thời, quyết chẳng dám lại tạo cái nhân gây ra tai họa nữa thì mai sau 

sẽ hưởng tình cảnh tốt đẹp không ngờ! Quân tử hành xử theo đúng địa vị 

 (chính là lúc hiện tại vậy).  Đấy chính là cách tốt lành  “gặp cảnh hoạn nạn 

 bèn hành xử theo cảnh hoạn nạn” . Còn chuyện lập cách để cứu giúp thì 

Quang đâu có sức lực lớn lao ấy. Năm nay, tôi đã tiêu lặt vặt vào chuyện 

cứu  tế  tai  nạn  và  công  ích  hơn  một  ngàn  đồng.  Với  những  khoản  tiền 

do người khác quyên tặng để in sách, tôi đã bảo họ đem cứu tế tai nạn 

tại Thiểm Tây tới hơn hai ngàn đồng. Huống chi Quang một mực chẳng 

chịu hướng về người khác quyên mộ, chẳng qua họ đã phát tâm, liền bảo 

họ chuyển [khoản tiền ấy] sang [làm chuyện khác] mà thôi! 

Điều đáng nên dốc sức là phải cực lực đề xướng nề nếp đạo đức cũ, 

nhân quả, báo ứng. Trước mắt, [tôi cho] ấn hành cuốn Bát Đức Tu Tri, 

đợi khi sách được in ra sẽ gởi cho ông mấy gói để làm căn cứ đề xướng. 

Hiện  thời,  Quang  bận  bịu  cùng  cực,  hết  thảy  chuyện  thù  tiếp  đều  tạ 

tuyệt. Do kể từ mùa Xuân năm ngoái phải tu chỉnh ba bộ Sơn Chí Thanh 

Lương, Nga Mi, Cửu Hoa, thỉnh ông Hứa Chỉ Tịnh soạn những ý chánh, 

còn chuyện sửa chữa, sắp đặt đều giao về cho Quang. Gần hết một năm 

rồi  mà  chưa  xong  được  bộ  nào  cả!  Nay  Thanh  Lương  Chí  đã  cho  sắp 

chữ,  nếu  không  cự  tuyệt  hết  thảy  thì  thật  khó  thể  nào  như  pháp  được. 

Ước chừng năm sau vào thời điểm này chắc sẽ đều xong xuôi hết. Nếu 

có  bộ  nào  được  in  ra,  cũng  sẽ  gởi  cho  ông.  Xin  đừng  gởi  thư  tới,  dẫu 

nhận được sách cũng chỉ ghi giản lược là “đã nhận được” mà thôi! 

493. Thư trả lời cư sĩ Trần Bá Đạt (thư thứ nhất) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 20 of 315

Nhận  được  thư,  biết  lệnh  nghiêm12  gặp  rất  nhiều  chuyện  linh  cảm, 

khôn ngăn khâm phục, an ủi. Nếu ước theo lúc nhận lãnh pháp thì Đại Sĩ 

và  thiên  long  bát  bộ  đều  hiện,  nhưng  chắc  là  do  có  giới  cấm  của  Mật 

Tông  không  cho  phép  tuyên  truyền  cảnh  giới  nhiệm  mầu  [cho  nên  cụ 

không nói ra]. Đấy có phải là vì Bồ Tát thuận lòng người chuyên phụng 

thờ Cơ Đốc (Christ) mà thị hiện đó chăng? Nếu ước theo nghĩa này để 

phán định thì cụ nhất định có sở chứng. Nếu cụ không có sở chứng, chắc 

chắn bậc thánh chẳng khinh suất ứng hiện xuông được! Nếu nói để khơi 

gợi  lòng  tin  mà  thấy  Ứng  Thân  thì  đấy  chính  là  tướng  trạng  khi  người 

niệm Phật lâm chung, do chưa phá vô minh nên thân [của Phật, Bồ Tát, 

thánh chúng] được thấy đều là Ứng Thân; bởi lẽ, do thiện căn của người 

ấy  chưa  thể  thấy  được  Pháp  Thân  và  Báo  Thân.  Đối  với  cảnh  tượng 

được thấy nơi động Phạm Âm ở Phổ Đà, ấy chính là Bồ Tát thuận theo 

lòng  chúng  sanh  để  tăng  trưởng  tín  tâm  cho  họ.  Ai  nấy  đều  được  thấy, 

nên chẳng thể lấy đó để làm lệ được! Nếu lấy đó làm lệ, sẽ khiến cho hết 

thảy mọi người đều dựa vào đấy để bịa đặt rêu rao. 

Người thời cổ thấy được đức Văn Thù ở Ngũ Đài khá nhiều, nhưng 

[mỗi  vị  ấy]  đều  có  đại  nhân  duyên  hoặc  có  công  phu  sâu  xa.  Ai  thấy 

được Ngài bèn ngộ giải, chứng nhập. Năm Quang Tự mười hai (1886), 

Quang  triều  bái  Ngũ  Đà.  Trước  [khi  lên  núi]  đã  tìm  nát  cả  con  đường 

Lưu Ly Xưởng ở Bắc Kinh nhưng chỉ kiếm được một bộ Thanh Lương 

Sơn Chí, hằng ngày thường đọc. Do trời lạnh nên đến đầu tháng Ba mới 

tới được núi, ở lại núi hơn bốn mươi ngày, thấy người đến núi triều bái 

phần nhiều bảo đã thấy được Văn Thù Bồ Tát, nhưng rất ít người chân 

thật hành trì, nên biết rằng những kẻ đến núi bảo “thấy được Bồ Tát” đều 

là nói hùa theo sự tích của cổ nhân để khoe khoang. Nếu thật sự thấy thì 

người ấy ắt phải vàng - thau khác hẳn với những kẻ thuận giòng vỗ sóng. 

Nếu  không,  đức  Văn  Thù  chẳng  tự  trọng,  khinh  thị  hiện  thân  để  làm 

gì  cơ  chứ?  [Từ  ngữ]   “Lý  Tức  Phật”  13  để  chỉ  hết  thảy  chúng  sanh,  chứ 

không phải chỉ nói về kẻ trái trần hiệp giác. Nếu trái trần hiệp giác thì đã 

thuộc về Danh Tự [Tức Phật]. 

Ông X… lúc nhập định giống như đức Tỳ Lô Giá Na, xuất định vẫn 

là  phàm  phu  mà  còn  chẳng  biết  hổ  thẹn,  ăn  nói  lớn  lối  gạt  người!  Nếu 

thật  sự  giống  như  đức  Tỳ  Lô  Giá  Na,  chắc  chắn  chẳng  đến  nỗi  vẫn  là 

phàm  phu!  Ông  ta  vốn  muốn  dùng  Mật  Tông  để  ép  người,  chẳng  biết 

12 Từ ngữ để gọi cha người khác nhằm thể hiện lòng kính trọng. 

13 Do hết thảy chúng sanh đều có Phật Tánh (hay còn gọi là sẵn có vị Phật thiên chân 

trong tâm) nên xét về Lý đều là Phật. Do vậy gọi là Lý Tức Phật. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 21 of 315

Quang tuy chẳng biết Mật Tông, há chẳng biết đúng - sai [đến nỗi] ông 

ta liền có thể lung lạc Quang hay sao? 

Cha  ông  cả  đời  gặp  chuyện  linh  cảm  quá  nhiều,  dẫu  người  ở  ngoài 

ngàn dặm hay trăm dặm nghe thấy cũng sẽ phát sanh lòng tin. Huống chi 

lúc mẹ ông mất, hiện tướng lành đài vàng, lại còn trở lại báo tin cho anh 

em ông và các nàng dâu biết ư? Nếu chẳng sanh lòng tin, [các ông] cũng 

đáng gọi là “hạng cứng cổ đến cùng cực!” Cha mẹ ông lúc còn sống hay 

sau khi đã mất đều có dấu tích siêu phàm nhập thánh, nhưng ông chẳng 

sanh lòng cảm kích nơi lợi ích lớn lao ấy mà vẫn cứ lo so đo gia đạo giàu 

-  nghèo,  bảo  là  “thờ  Chúa  thì  giàu,  thờ  Phật  thì  nghèo!”  Do  vậy  chẳng 

sanh khởi tín tâm. Chuyện này trọn chẳng khác gì kẻ trông thấy bảo châu 

Ma Ni có thể thuận theo lòng người mà tuôn ra các món báu, nhưng vẫn 

khinh rẻ bảo châu, quý trọng mắt cá, coi như của báu tột cùng! Mất trí 

điên  cuồng  cùng  cực  đến  mức  ấy,  đến  nỗi  mẹ  ông  lại  phải  nhọc  công 

hiện  thân  mới  hơi  ngớt  lời  gièm  báng!  Thật  đúng  là   “phụ  hữu  trường 

 thiệt, duy lệ chi giai” (tạm dịch:  Mụ vợ lưỡi dài, cội nguồn mối họa 14 ), 

cô phụ ân Phật, cô phụ ân mẹ! 

Nghịch cảnh, tình huống khổ sở tuy xấu xa, nhưng muốn thành tựu 

đạo nghiệp thì vẫn phải nhờ vào đấy để nhắc nhở. Nếu không, hằng ngày 

sẽ  rong  ruổi  trong  chốn  thanh,  sắc,  vật  chất,  lợi  lộc,  rảnh  đâu  để  đoái 

hoài “chính ta sẵn có Phật tánh” để hòng miệt mài muốn được đích thân 

chứng nhập ngõ hầu được thọ dụng. Chúng sanh sống chết không ngơi 

đều vì có Ngã. Nếu vô ngã thì tham - sân - si, giết - trộm - dâm sẽ do đâu 

sanh khởi? Do lầm nhận cái Ngã do Tứ Đại giả hợp này nên Chân Ngã 

trọn đủ bốn tịnh đức “Thường - Lạc - Ngã - Tịnh” hoàn toàn bị mai một! 

Do vậy, thế đạo, nhân tâm ngày một đi xuống, giết người đầy đồng ngập 

thành chẳng sanh xót thương, đều là vì Ngã gây ra. Quang vốn là kẻ lòng 

dạ thẳng băng, chẳng thể không nói thật tình với ông  (Ngày Hai Mươi Sáu 

 tháng Mười năm Ất Sửu - 1925) 

494. Thư trả lời cư sĩ Trần Bá Đạt (thư thứ hai)

14 Đây là một câu trích từ bài Chiêm Ngưỡng thuộc phần Đại Nhã trong Kinh Thi. 

Theo từ điển Hán Tự Thành Ngữ, Lệ (癘) là tai họa, rắc rối, hoạn nạn, Giai (階) là 

bậc thềm, đầu mối dẫn dắt. Do vậy, câu này có thể tạm hiểu theo mặt chữ là “vợ lưỡi 

dài chỉ tổ dẫn đến tai họa rắc rối”. Từ đó mới có thành ngữ  “trường thiệt chi phụ”  để 

chê những người vợ lắm điều, thích bàn tán thị phi, gièm xiểm, càm ràm suốt ngày. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 22 of 315

Ông  nói:  “Để  tự  lợi  thì  phải  xuất  gia,  còn  làm  lợi  người  khác  thì 

đừng xuất gia!” Chẳng biết: Tu Giới - Định - Huệ chỉ có xuất gia là dễ 

dàng; chứ nếu tu pháp môn Tịnh Độ thì tại gia càng dễ đắc lực hơn. Nếu 

cho rằng “tại gia quyết khó thể tu hành”, thì xuất gia cũng chẳng thể tu 

hành được! Vì sao vậy? Do khi còn tại gia chẳng dốc sức thì khi xuất gia 

làm sao sốt sắng cho được? Đây là tình thế “quyết chẳng thể thực hiện” 

có  thể  dự  đoán  được!  Nhà  ông  có  vợ  con,  [nếu  ông  xuất  gia]  họ  sẽ 

không nơi nương tựa, há nên khởi ra vọng tưởng ấy? Đấy chính là tình 

kiến chần chừ, so đo vậy! Nếu ông thật sự xuất gia thì vẫn là kẻ lười trễ, 

biếng nhác, chẳng có thành tựu gì! Quang đã thấy nhiều lắm rồi! 

Đối với chuyện thọ giới,  “không làm các điều ác, vâng làm các điều 

 thiện”  chính là Giới tổng quát của ba đời chư Phật, ai chẳng chấp nhận 

cho ông tự phát tâm thọ? Ngay cả Ngũ Giới, ai không cho phép ông đối 

trước  đức  Phật  tự  thệ  thọ  giới?  Cần  gì  phải  đến  Phổ  Đà  mới  thọ  được 

ư? Ngàn vạn phần đừng tới Phổ Đà. Do tới đây phải tốn chừng đó tiền 

tàu  xe,  mất  chừng  đó  ngày,  chẳng  qua  [vị  thầy  truyền  giới]  chỉ  truyền 

danh tướng của Ngũ Giới mà thôi! Nếu cứ muốn phải thọ từ thầy thì ở 

Thường  Thục  cũng  có  Tăng  nhân  thanh  tu,  há  [vị  ấy]  chẳng  thể  truyền 

giới mà cứ muốn phải thọ từ Quang mới được ư? 

Người  học  Phật  trước  hết  phải  biết  thực  hiện  cẩn  thận,  dè  dặt  nơi 

nhân quả. Đã có thể thận trọng, dè dặt thì tà niệm tự trong lặng, đâu đến 

nỗi  có  những  chuyện  chẳng  đúng  pháp!  Nếu  có,  hãy  nên  dốc  sức  đoạn 

diệt  thì  mới  là  chân  thật  tu  hành.  Nếu  không,  học  một  đằng,  hành  một 

nẻo,  tri  kiến  càng  cao,  hành  vi  càng  tệ.  Đấy  chính  là  vết  thương  thấu 

xương của những kẻ học Phật tự xưng là thông gia hiện thời! Nếu chẳng 

vướng vào hai khuyết điểm ấy thì học một phần sẽ được một phần lợi ích 

thật sự. 

Cõi  đời  hiện  thời  chính  là  đời  hoạn  nạn.  Trước  kia,  Quang  thỉnh 

ông  Hứa  Chỉ  Tịnh  soạn  cuốn  Quán  Âm  Bổn  Tích  Cảm  Ứng  Tụng  đã 

cho sắp chữ. Nay gởi cho ông một trang thuyết minh [cách đứng ra chịu 

trách  nhiệm  in].  Có  ai  muốn  lợi  người  thì  chẳng  ngại  gì  bảo  họ  đứng 

ra  chịu  trách  nhiệm  ấn  hành  để  lưu  truyền.  Hiện  thời  đã  có  người  chịu 

trách nhiệm đến năm sáu vạn bộ. Quang tính in mấy chục vạn cuốn để 

lưu truyền khắp trong ngoài nước. Sợ chẳng dễ gì đạt đến như vậy. Trên 

mười  vạn  bộ  chắc  sẽ  làm  được!  (Mồng  Bảy  tháng  Mười  Một  năm  Ất  Sửu  - 

 1925) 

495. Thư trả lời cư sĩ Châu Văn San (thư thứ nhất) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 23 of 315

Chúng sanh đời Mạt muốn liễu sanh thoát tử ngay trong đời này mà 

nếu chẳng niệm Phật cầu sanh Tây Phương, chắc chắn sẽ chẳng thể đạt 

được!  Vì  sao  vậy?  Do  không  có  sức  để  đoạn  Hoặc.  Do  niệm  Phật  cầu 

sanh  Tây  Phương  là  cậy  vào  Phật  từ  lực  nên  kẻ  chưa  đoạn  Hoặc  cũng 

có thể vãng sanh. Đã vãng sanh rồi thì ba thứ Hoặc - Nghiệp - Khổ đều 

cùng tiêu diệt. Ví như mảnh tuyết rớt vào lò luyện lớn, chưa đến nơi đã 

tan mất. Do Tây Phương là cảnh giới của Phật, Bồ Tát, nên phàm phu hễ 

[sanh] đến đó, phàm những gì chẳng mong đoạn đều tự đoạn. 

Nếu  ông  muốn  liễu  sanh  tử  hãy  nên  thỉnh  Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn 

Sao  (có bán ở Phật Học Thư Cục tại Thượng Hải) đọc kỹ sẽ tự nhiên hiểu rõ 

ràng. Quang già rồi, mục lực lẫn tinh thần đều chẳng đủ, từ nay đừng gởi 

thư đến nữa, gởi đến cũng không trả lời. Do Văn Sao là một bộ sách khai 

thị, cần gì phải có một lá thư [để khai thị] nữa? Hơn nữa, Quang sẽ chết 

trong sáng tối, chẳng thể thù tiếp được ư?  (Ngày Mười Hai tháng Tám) 

496. Thư trả lời cư sĩ Châu Văn San (thư thứ hai) 

Thư gởi hôm Mười Bốn đã nhận được, do bận việc chẳng thể trả lời 

ngay.  Năm  đồng  sẽ  dùng  làm  tiền  in  Văn  Sao  Tục  Biên.  Quang  vốn 

chẳng  muốn  in  nữa,  cho  nên  từ  năm  Dân  Quốc  15  (1926),  [sau  khi] 

Trung Hoa Thư Cục ấn hành bản Tăng Quảng Văn Sao hoàn chỉnh, tất 

cả  văn  tự  thù  tiếp  đều  nhất  loạt  chẳng  giữ  lại  bản  thảo,  nhưng  Đương 

Gia chùa Báo Quốc là thầy Minh Đạo sai người lén sao chép. Năm Dân 

Quốc  24  (1935),  thầy  ấy  mất,  những  bản  thảo  sao  chép  được  giao  cho 

Đương  Gia  chùa  Linh  Nham  [là  thầy  Diệu  Chân].  Thầy  ấy  lại  sưu  tập 

những lá thư từ các tờ bán nguyệt san v.v…, Quang chỉ đành thuận theo 

ý thầy ấy; hiện thời đã cử người sao lại theo lối Chân Thư15 để khỏi bị 

sai ngoa khi sắp chữ. 

Ông  quyết  định  muốn  cầu  sanh  Tây  Phương,  hãy  nên  thỉnh  Ấn 

Quang Pháp Sư Tăng Quảng Văn Sao và Gia Ngôn Lục từ Phật Học Thư 

Cục  tại  ngay  nơi  mình  ở.  Nếu  có  lúc  rảnh  rỗi  thì  thỉnh  Tịnh  Độ  Thập 

Yếu,  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục   (hai  loại  sách  này  đều  do  Quang  đứng  ra  ấn 

 hành), Tịnh Độ Ngũ Kinh  (thuộc loại kinh sách để đọc tụng, cũng do Quang ấn 

 hành)  để  xem  thì  những  điểm  chánh  yếu  của  pháp  môn  Tịnh  Độ  sẽ  đều 

15 Nguyên văn  “Chân thể” , tức lối viết theo kiểu Chân Thư, viết đầy đủ nét, không 

dùng  cách  viết  tắt  theo  kiểu  Tục  thể,  Phá  thể,  hoặc  Cổ  thể  để  người  đọc  không  bị 

hiểu lầm hoặc đọc sai. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 24 of 315

biết rõ. Đã muốn sanh về Tây Phương, ắt phải ba nghiệp thanh tịnh, hãy 

nên  kiêng  giết,  ăn  chay,  cũng  khuyên  cha  mẹ,  anh  em  trai,  chị  em  gái, 

vợ con đều cùng ăn chay niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Sanh về Tây 

Phương sẽ siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử, sao nỡ để bậc sanh 

ra ta và những người  “đồng khí liên chi”  16 với ta chẳng được hưởng lợi 

ích thù thắng này? Đối với người chung quanh, người trong cõi đời còn 

phải nên khuyên họ tu trì, huống là cha mẹ quyến thuộc của chính mình 

ư? 

Cần biết rằng: Niệm Phật cầu sanh Tây Phương chính là pháp môn 

đặc biệt trong nhà Phật. Đa số kẻ tham Thiền giảng kinh chẳng đề xướng 

pháp này, hãy nên lập chí quyết định, bất luận họ nói như thế nào, ông 

trọn chẳng nghe theo lời họ rồi tu pháp khác! Vì sao vậy? Do Niệm Phật 

là cậy vào Phật lực để liễu sanh tử. Có lòng tin chân thành, nguyện thiết 

tha, chí thành khẩn thiết niệm thì ai nấy đều giải quyết xong xuôi [sanh 

tử]. Những pháp môn khác đều phải đoạn sạch phiền não  (tức Kiến Hoặc 

 và Tư Hoặc trong tam giới) rồi mới có thể liễu được! Sự khó - dễ [giữa pháp 

môn này và các pháp môn khác] giống như sự cách biệt giữa trời và vực 

vậy  (Ngày Mười Bảy tháng Tám). 

497. Thư trả lời cư sĩ Mã Tông Đạo (thư thứ nhất) 

Nhận được thư, biết niệm mỗi ngày một thuần, khôn ngăn vui mừng, 

an  ủi.  Năm  nay  loạn  lạc  quả  là  từ  ngàn  xưa  chưa  hề  nghe  nói  tới!  Đấy 

đều  là  vì  ác  nghiệp  của  chúng  ta  từ  trong  những  kiếp  xa  xưa  cảm  vời, 

nên tuy chưa thật sự chịu khổ mà sự kinh hoảng, thê thảm đã chẳng thể 

nào  diễn  tả  được!  Các  hạ  đã  biết  nóng  giận  có  hại,  sao  trong  lúc  nổi 

nóng chẳng nghĩ mình đã chết? Chết rồi thì mặc cho ai làm gì thì làm, 

trọn chẳng tranh chấp với họ! Nếu luôn nghĩ sẽ chết thì đạo niệm sẽ tự 

thiết tha, tình niệm sẽ tự dứt. 

Người đời nay thích lập ra chương trình mới, những kẻ phế bỏ luân 

thường, vứt bỏ lòng thẹn v.v… còn công khai đề xướng, muốn thúc đẩy 

tiến  hành  trên  khắp  toàn  quốc.  Chúng  ta  tuân  theo  giáo  giới  của  đức 

Phật, kiêng giết, ăn chay, há còn sợ những người cùng một tôn giáo dị 

nghị?  “Gặp  chuyện  nhân  chẳng  nhường,  thấy  chuyện  nghĩa  liền  dũng 

 mãnh  làm”,  vẫn  mong  lấy  thân  làm  gương  để  dẫn  dắt  những  kẻ  câu 

16  “Đồng khí liên chi” hay còn gọi là  “đồng khí liên căn”  là thành ngữ dùng để chỉ 

tình thân thiết giữa anh chị em ruột thịt giống như những cành nhánh mọc từ cùng 

một cái cây, cùng được hưởng sự vun bồi, nuôi dưỡng từ thân cây. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 25 of 315

nệ  nơi  giáo  vào  được  pháp  môn  Đại  Thừa  ngõ  hầu  chẳng  phụ  ân  Phật, 

chẳng phụ tánh linh của chính mình thì mới là đạo cứu thế. 

Người cao tuổi cố nhiên nên nhất tâm niệm Phật; đọc kinh luận Đại 

Thừa chẳng qua là để hiểu rõ Lý Tánh, gieo thiện căn mà thôi! Nếu đã 

muốn liễu thoát ngay trong đời này, xin hãy như đã đến lúc lâm chung, 

như đọa trong nước lửa lớn mong được cứu vớt mà niệm Phật, ắt sẽ có 

thể  cậy  vào  Phật  từ  lực  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Nếu  không,  sẽ  khó  giữ 

vững được! Xin hãy đọc kỹ Văn Sao sẽ tự biết. 

Người đời thường câu nệ vào giới hạn giữa các giáo đến nỗi suốt đời 

chẳng nghe đại pháp, mà vẫn tự cho là có công tuân thủ bổn giáo (giáo 

pháp của chính mình [đang tu học]). Nếu [vị nào] thật sự là thánh hiền 

của bổn giáo mà chỉ cho phép người khác nương theo [những lý lẽ trong]

bổn giáo để luận giáo, còn những lý thuộc các giáo khác dẫu có hay hơn 

bổn giáo cũng chẳng chấp nhận đưa vào; nếu có đưa vào đi nữa thì cũng 

không tán thành. Nếu vậy thì thật sự chẳng khác gì tri kiến của lũ trẻ nhỏ 

ở ngoài chợ búa, há còn đáng gọi là thánh hiền nữa ư? Do vậy, biết rằng: 

Tự ràng buộc mình bởi giáo điều đều là trái nghịch tâm của các vị thánh 

hiền trong bổn giáo. 

Ông vốn là Hồi giáo, tín phụng Phật pháp, quy y Tam Bảo, đáng gọi 

là “bậc hào kiệt”. Nhưng phải gắng sức giữ vẹn luân thường, nghiêm túc 

trọn hết bổn phận của chính mình, đừng làm các điều ác, vâng làm các 

điều lành, tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Dùng những điều 

này để tự hành, lại còn dùng những điều ấy để dạy người, chắc chắn sẽ 

tự có thể thoát khỏi đời ác Ngũ Trược này, sanh sang cõi sen thanh tịnh 

kia, chẳng đến nỗi trên phụ ân Phật, dưới phụ tánh linh của chính mình. 

Nay đặt pháp danh cho ông là Tông Đạo, vợ ông là Tông Đức, Văn 

Khánh có pháp danh là Huệ Sướng, Văn Dũ có pháp danh là Huệ Phong, 

Văn Trí có pháp danh là Huệ Thuần, Văn Hinh pháp danh là Huệ Phức 

để  bọn  họ  đều  cùng  ăn  chay  niệm  Phật.  Nếu  chẳng  thể  ăn  chay  thuần 

thì  đừng  mặc  sức  ăn  [mặn].  Một  là  gìn  giữ  tâm  Từ,  hai  là  bảo  vệ  thân 

thể. Tôn giáo của ông ăn thịt trâu bò, hãy nên kiêng tránh, bởi trâu bò có 

công đối với con người, ăn vào sẽ càng thêm tội lỗi. 

Người  Hồ  Nam  ăn  cơm  [có  thói  quen]  không  ăn  hết,  phong  tục  ấy 

thật tệ. Đối với người dân, thức ăn trọng như trời, sao dám phung phí? 

Hãy nên nói với con cái và tôi tớ về nguyên do này, dẫu một hạt hay nửa 

hạt  cũng  không  nên  phí!  Nếu  con  người  quăng  vứt  ngũ  cốc,  chắc  chắn 

đời sau sẽ không có cơm ăn, cũng có kẻ bị quả báo chết đói ngay trong 

đời  này!  Nếu  con  người  giẫm  đạp  giấy  viết  chữ,  chắc  chắn  đời  sau  sẽ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 26 of 315

không mắt, ngu si, vô tri. 

Hãy nên dạy con cái v.v… cùng đọc Âm Chất Văn, Cảm Ứng Thiên, 

giảng nói cho bọn họ hiểu để họ biết tới đạo làm người và lý nhân quả 

ba  đời,  tương  lai  sẽ  chẳng  đến  nỗi  trở  thành  phường  bạo  ác.  Kẻ  giết 

cha,  giết  mẹ,  phế  luân  thường,  vứt  bỏ  lòng  thẹn  đều  do  từ  lúc  ban  đầu 

đã  chẳng  biết  đạo  làm  người  và  nhân  quả  báo  ứng.  Vừa  được  nghe  tà 

thuyết bèn cực lực nương theo để thỏa cái tâm phóng túng không kiêng 

dè, đáng buồn thay! Nay gởi cho ông Di Đà Kinh Bạch Thoại, Tâm Kinh 

Chú,  Học  Phật  Thiển  Thuyết,  Cảm  Ứng  Thiên  Vựng  Biên,  gộp  chung 

thành một gói để ông lấy đó làm căn cứ giáo huấn lũ con về đạo lập thân 

tu đức. 

Ông  chưa  hết  lòng  đọc  kỹ  Văn  Sao.  Nếu  có  đọc  cũng  chỉ  hời  hợt 

lướt mắt qua mà thôi! 

1) Ông nói “thoạt đầu, từ Thập Niệm mà tiến hành”, chẳng biết pháp 

Thập Niệm vì người cực bận rộn mà lập ra. Do họ suốt ngày không được 

rảnh rang, chỉ có thể niệm mười hơi vào buổi sáng. Nếu là người có thời 

gian  và  sức  lực,  há  phải  chỉ  có  mười  niệm  là  xong  ư?  Nếu  trước  hết 

niệm mười niệm, rồi dựa theo thân phận của chính mình mà lập ra công 

khóa để thực hiện thì được. Nếu chỉ mười niệm rồi thôi, sẽ không được! 

Huống chi đang trong tình thế hoạn nạn này, nguy cơ họa hại mai phục 

bốn  phía.  Nếu  chẳng  chuyên  dốc  chí  niệm  Phật  và  niệm  Quán  Âm,  lỡ 

một  mai  họa  hoạn  xảy  tới,  còn  có  cách  nào  để  được  yên  vui  nữa  đây? 

Huống chi gia đình ông còn mang tiếng là “có của ăn, của để”, tuy hiện 

thời  đã  kém  trước  kia,  nhưng  những  kẻ  si  dại  thường  muốn  đoạt  lấy. 

Ông không biết pháp môn Tịnh Độ thì thôi! Đã biết rồi há nên tu trì hờ 

hững?  Nếu  nói  “duyên  thế  gian  khó  thể  vô  ngại”  thì  chỉ  nên  “hễ  có 

chuyện bèn giảm lần”. Lúc vô sự, sao không chuẩn bị sẵn cho lúc hữu sự 

để khỏi mắc lỗi gián đoạn chẳng tu tập vậy? 

2) Xét theo lý, nên ăn chay thuần; dẫu gặp tình thế khó thể ăn chay 

ngay,  cũng  nên  bớt  ăn  [mặn].  Dẫu  ăn  [mặn]  thì  cũng  nên  giữ  tấm  lòng 

thương xót, độ thoát, chứ không phải là “người ăn mặn chẳng được niệm 

Phật!” 

3)  Niệm  Phật  há  có  chương  trình  nhất  định!  Chỉ  nên  chọn  sao  cho 

thích nghi. Lúc sáng suốt, tỉnh táo thì niệm theo lối Kim Cang trì hoặc 

niệm thầm. Lúc hôn trầm thì niệm nhỏ tiếng hoặc niệm lớn tiếng. 

4) Lễ Phật một lạy diệt tội hà sa. Hãy nên lượng theo khả năng của 

chính mình, đừng chỉ mong sao an nhàn, thảnh thơi. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 27 of 315

5)  Lễ  Phật  chỉ  cốt  sao  chí  thành,  cung  kính;  cố  nhiên  chẳng  phải 

chấp chặt theo hình thức lễ nghi thế gian hay xuất thế gian. 

6) Nên lấy kinh Di Đà làm công khóa sáng tối. Nếu có thời gian rảnh 

rang,  lúc  sáng  sớm  rửa  ráy,  súc  miệng  xong  xuôi,  trước  hết  dùng  pháp 

Thập Niệm. Kế đó lại lễ Phật ba lạy, niệm kinh Di Đà một biến, Vãng 

Sanh Chú ba biến, niệm Kệ Tán Phật, niệm Phật năm trăm câu hoặc một 

ngàn câu rồi niệm Quán Âm, Thế Chí, Thanh Tịnh Đại Hải Chúng mỗi 

danh hiệu ba câu. Tiếp đó niệm Hồi Hướng Văn, Tam Quy Y. Hãy chiếu 

theo cách tu hành được nêu ra trong Văn Sao hoặc trong phần phụ lục ở 

cuối  cuốn  Di  Đà  Kinh  Bạch  Thoại  Chú.  Những  kinh  khác  như  Kim 

Cang Kinh v.v… hãy nên tụng vào một thời khác tùy theo khả năng của 

chính mình. 

7) Phật hiệu lẫn kinh Di Đà đều không có chữ nào cần đọc theo âm 

khác.  Chữ   “phạn  thực”   (飯食)  đọc  thành   “phản  tự”   (反寺)  là  âm  đọc 

thế gian, Tứ Thư, Ngũ Kinh đều đọc như thế. Do người ta thường vô ý 

nên tưởng là cách đọc đặc biệt. Ông hãy thử tra trong tự điển; nhưng chữ 

Phạn  Thực  đọc  theo  âm  gốc  của  nó  cũng  được.  Đọc  theo  âm  gốc  thì 

Phạn (飯) chính là cơm, Thực (食) là ăn, đọc theo âm đặc biệt thì Phản 

(飯)  chính  là  ăn,  Tự  (食)  chính  là  cơm17,  cho  nên  hai  nghĩa  này  đều 

thông với nhau. Chỉ có trong Phật hiệu thì hai chữ Nam Mô (南無) phải 

đọc là Nạp Mạc (納莫)18. Cuối sách Bạch Thoại Chú đã giải thích tường 

tận ý nghĩa này, chớ nên đọc theo âm gốc của nó. 

8)  Niệm  Phật  hãy  nên  dựa  theo  phòng  ốc  của  chính  mình  để  cân 

nhắc khoảng không gian rộng hay hẹp. Nếu có thể đi nhiễu được  (đi vòng 

 quanh) thì trước hết nên đi nhiễu, hoặc đi nhiễu ngoài phòng cũng được. 

Khi nhiễu cũng nên hít thở thong thả, điều hòa  (nhiễu Phật nhằm thể hiện sự 

17  Đây  là  chỉ  cách  đọc  thuận  hay  nghịch  tùy  theo  cách  hiểu  khác  nhau  của  vai  trò 

từng chữ trong câu: 

1) Chữ 飯 nếu dùng như danh từ thì đọc là Phạn có nghĩa là cơm. Nếu hiểu là động 

từ thì phải đọc thành Phản (có nghĩa là ăn). 

2)  Chữ  食  nếu  hiểu  như  động  từ  thì  đọc  là  Thực  (ăn),  còn  hiểu  là  danh  từ  thì  đọc 

thành Tự (đồ ăn), cho nên Tổ mới nói Tự là cơm. 

18 Cho đến giữa đời Đường chữ Vô vẫn đọc với vận mẫu M trong Hoa ngữ nên chữ 

南無  thường  được  dùng  để  phiên  âm  chữ  Namo  trong  tiếng  Phạn.  Về  sau,  do  âm 

Quan  Thoại  đọc  hai  chữ  này  thành  Nán-wú  nên  để  ghi  âm  đọc  cho  đúng  với  âm 

Phạn,  người  Hoa  thường  phải  dùng  chữ  Nạp-mạc  (âm  Quan  Thoại  là  Nán  muó;  vì 

thế khi gặp chữ này, người Việt thường đọc trại thành Nạp Mồ) để mô phỏng cách 

đọc trong tiếng Phạn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 28 of 315

 tùy  thuận  ý  Phật),  chẳng  phải  chỉ  nhằm  biểu  thị  đi  theo  chiều  thuận  mà 

thôi. Hãy nên giữ sao cho sự tu trì của chính mình được thành kính, còn 

quỳ, đứng, ngồi, đi nhiễu [để niệm Phật đều được] miễn sao thuận tiện. 

Nếu  muốn  như  pháp  thì  khi  tụng  kinh  Di  Đà  nên  quỳ,  đứng  tụng 

cũng  được.  Đến  khi  niệm  Phật  thì  trước  hết  đi  nhiễu,  nhiễu  niệm  được 

một nửa số [câu hạn định] bèn ngồi niệm. Lúc ngồi niệm sắp xong, bèn 

quỳ  niệm  [Phật]  mười  tiếng,  lại  niệm  Quán  Âm,  Thế  Chí,  Thanh  Tịnh 

Đại Hải Chúng mỗi danh hiệu mười tiếng, hoặc mỗi danh hiệu ba tiếng, 

cốt sao thân tâm thư thái, chẳng quá sức buông lung, hơi thở thông suốt, 

thân thể thoải mái, sẽ có ích không bị tổn hại! 

Ông cho biết hãy còn mẹ, cố nhiên hãy nên đem lý này kính khuyên 

mẹ  khiến  cụ  sanh  lòng  tin  niệm  Phật  để  mong  cụ  thoát  khỏi  biển  sanh 

tử; há nên nói là “[làm như vậy] quá xấc xược?” Lòng cha mẹ yêu con 

không đâu chẳng thấu tới. Nếu cụ biết là hữu ích, há lẽ nào chẳng chịu 

tán thành, chấp nhận ư? Nếu cụ chẳng biết đến ích lợi này thì càng phải 

dùng nhiều cách khơi gợi, hướng dẫn để đấng sanh ra ta được hưởng lợi 

ích thật sự nơi Phật pháp. Đấy gọi là Hiếu. Nếu bà cụ cố chấp ý kiến của 

chính  mình,  chẳng  chịu  sanh  lòng  tin,  hãy  nên  sám  hối  tội  nghiệp  thay 

cho cụ.  “Lòng Thành đến tột bậc, vàng đá cũng phải nứt” ; huống chi mẹ 

con vốn sẵn mối liên quan thiên tánh. Nếu ông thật sự chân thành sám 

hối thay cho mẹ thì mẹ sẽ được Tam Bảo gia bị, sẽ có ngày chuyển lòng 

sanh  tin  tưởng.  Lại  nên  khuyên  Tông  Đức,  Huệ  Sướng  v.v…  đều  hành 

như thế thì tình thân cốt nhục một nhà đều cùng thành thượng thiện nhân 

trong cõi sen, may mắn nào bằng! 

Thế sự ngày càng nhiễu nhương! Hãy nên siêng niệm Phật và niệm 

Quán  Âm.  Thầy  Chân  Đạt  đi  triều  bái  núi  Cửu  Hoa.  Ngày  Hai  Mươi 

Lăm  tháng  Bảy,  Quang  đến  chùa  Thái  Bình  để  lo  chuyện  in  sách,  sợ 

phải  trong  khoảng  tháng  Mười  mới  trở  về  núi  được.  Sách  Nho  Thích 

Nhất  Quán  của  Dương  Lệ  Đường  vẫn  chưa  in  ra  được.  Sách  ấy  in  ra 

chậm trễ thì sự chọn lựa ắt sẽ kỹ càng, nhưng nhiệm vụ quan trọng trong 

hiện thời chỉ là sốt sắng niệm Phật mà thôi! 

Phàm  mọi  chuyện  cần  phải  dựa  theo  thời  tiết,  nhân  duyên  và  năng 

lực của chính mình để luận. Ví như kẻ gặp nạn muốn trốn đi xa, tuy vàng 

ngọc đầy nhà đều chẳng dám cầm theo. Thứ chẳng thể không đem theo 

chỉ là lương thực; bởi lẽ một ngày không có cái ăn, ắt sẽ chẳng thể sống 

được! Nếu cầm theo vàng ngọc, chắc sẽ đến nỗi chuốc lấy cái họa mất 

mạng!  Ông  muốn  được  lợi  ích  trong  thời  thế  này  mà  có  các  sách  Tịnh 

Độ  thì  đã  có  thể  không  băn  khoăn  gì!  Nếu  chẳng  chuyên  tâm  dốc  chí, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 29 of 315

nếu lại coi rộng các sách đến tột cùng, chắc sẽ đến nỗi coi rẻ Tịnh Độ. 

Sáng  -  tối  nên  tụng  kinh  Di  Đà,  chớ  nên  chỉ  Thập  Niệm.  Vào  lúc 

khởi đầu nên lễ Phật Thích Ca ba lạy. [Niệm Phật xong, đọc] nguyện văn 

tùy  ý,  ắt  phải  nên  dựa  theo  bài  văn  ấy  mà  phát  tâm  thì  mới  là  nguyện. 

Nếu  xét  theo  những  cảnh  tượng  của  Nghê  phu  nhân  như  đã  nói  thì  bà 

ta chắc chắn được vãng sanh. Trước tiên, bà ta thấy một cụ già râu bạc, 

chẳng thấy Phật và hoa sen; ấy là do công hạnh còn cạn nên thấy được 

[cảnh  tượng]  khá  kém  cỏi.  Nói  tới  phẩm  vị  thì  sẽ  là  thuộc  vào  khoảng 

Trung  Phẩm  Trung  Sanh  hay  Trung  Phẩm  Hạ  Sanh.  Nhưng  chín  phẩm 

[vãng sanh] của Tây Phương chỉ là nói đại khái; chứ thật ra, trong mỗi 

phẩm đều có vô lượng trăm ngàn vạn ức phẩm. Chỉ cần được vãng sanh 

là đã siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. Tuy [vãng sanh] trong Hạ 

Phẩm Hạ Sanh, đã cao trỗi sanh lên cõi trời trăm ngàn vạn lần! 

Gần đây, tôi lại in Cảm Ứng Thiên Trực Giảng hai vạn bộ, vẫn chưa 

đóng bìa xong, khi hoàn tất sẽ gởi cho ông một gói. Hãy bảo con cái ông 

đều  cùng  đọc  tụng,  thọ  trì  thì  khi  chúng  lớn  khôn  quyết  chẳng  đến  nỗi 

chạy  theo  trào  lưu  làm  những  chuyện  phế  bỏ  luân  thường,  vứt  bỏ  lòng 

thẹn v.v… Muốn cho con cái đều thành hiền thiện mà chẳng bắt tay thực 

hiện từ đây sẽ không có cách nào cả! Sách Khuê Phạm do ông Ngụy Mai 

Tôn đề xướng in một ngàn bộ vào năm ngoái, Quang cũng chịu tiền in 

năm mươi bộ. Năm nay Quang tự đề xướng in ba ngàn bộ. Sách này in 

theo lối thạch bản, không có bản khắc ván, không có ai bán, nay gởi tới 

cho ông một gói. Lại có một gói [Học Phật] Thiển Thuyết, một gói Cảm 

Ứng [Thiên] Trực Giảng; hãy nên bảo con cái đều đọc sách này sẽ chẳng 

đến nỗi bị trào lưu xấu ác xoay chuyển. 

Ông hãy nên đọc kỹ lưỡng kinh điển và các trước thuật Tịnh Độ, còn 

các kinh Đại Thừa như Pháp Hoa, Lăng Nghiêm v.v… nếu cứ một mực 

nghiên cứu chắc sẽ ngược ngạo coi thường pháp môn Tịnh Độ, thì pháp 

được  nghiên  cứu  sẽ  chẳng  phải  là  pháp  để  nương  cậy  được,  mà  pháp 

đáng để nương cậy thì do chẳng chuyên nghiên cứu, tìm tòi, chắc sẽ đâm 

ra không thể nương cậy được! Như vậy thì sẽ do đâu mà thoát khỏi biển 

khổ mịt mờ đây? Há chẳng phải là “cầu thăng hóa đọa, khéo quá thành 

vụng” ư? 

Nếu thánh nhân giáng lâm vào Phàm Thánh Đồng Cư Độ trong thế 

giới Sa Bà thì cũng vẫn thị hiện làm phàm phu, ắt họ phải tận tụy thực 

hành  luân  thường  còn  hơn  người  khác  để  người  ta  thấy  họ  đáng  khâm 

phục,  đáng  bội  phục.  Sau  đấy  chắc  sẽ  thị  hiện  tướng  trạng  “từ  mê  đắc 

ngộ, cực lực tu trì”; hoặc suốt đời chẳng thị hiện tướng trạng tu trì Phật 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 30 of 315

đạo, chết rồi mới thị hiện chuyện lạ lùng khiến cho người khác sanh lòng 

tỉnh ngộ sâu đậm. 

Bốn  giáo  Nho,  Đạo,  Gia  Tô,  Hồi  đều  có  thánh  hiền,  nhưng  lý  tánh 

được họ nêu tỏ chỉ là Nhân thừa hay Thiên thừa trong Phật giáo mà thôi! 

Đối  với  bản  tánh  của  tự  tâm  đều  chưa  thể  nêu  tỏ  rốt  ráo!  Có  kẻ  chẳng 

hiểu nghĩa này, cho rằng: “Họ đều là thánh nhân nên sẽ đều là bình đẳng, 

chẳng  có  cao  -  thấp!”  Hoặc  cho  rằng:  “Do  họ  chưa  nói  đến  tột  cùng 

nguồn đạo, nên họ chẳng phải là thánh nhân!” Đối với tôn giáo của họ, 

họ  đáng  là  bậc  thánh  nhân,  nhưng  đều  chưa  luận  nói  [tâm  tánh,  quả  vị 

giải thoát] triệt để. Người giảng đạo luận đức trong cõi đời phần nhiều là 

như vậy. 

Tìm lấy [một giáo pháp] chỉ bày trọn hết, trọn chẳng thừa sót gì “cội 

nguồn của chân - vọng, nguyên do sanh tử, chỗ cùng cực nơi tâm tánh, 

chúng  sanh  và  Phật  giống  nhau,  khác  nhau  như  thế  nào”  mà  loại  Phật 

giáo  ra  thì  sẽ  không  còn  tôn  giáo  nào  khác  nữa!  Bồ  Tát  thệ  nguyện  độ 

thoát chúng sanh vô cùng vô tận, tùy loại hiện hình, đủ mọi phương tiện 

để cảm hóa. Ấy gọi là  “nên dùng thân nào để độ được bèn hiện thân ấy 

 để thuyết pháp” . Nói tới “thuyết pháp”, cũng không phải chỉ riêng cho 

sự  thuyết  pháp  bằng  miệng,  mà  còn  là  dùng  thân  để  nói;  hoặc  sau  khi 

mất đi liền thị hiện những chuyện lạ lùng để thuyết pháp. Con dâu ông 

Mã Ngọc Cao và người đàn bà ăn mày xưa kia suốt đời tận tụy thực hiện 

[giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành, 

đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành luân thường, tuân giữ đạo 

đức], đáng gọi là bậc “giữ vững đức hạnh nữ giới, nêu gương mẫu cho 

giới khuê các”. Ở đây tôi nêu lên những dấu tích con người có thể thấy 

nghe, còn sau khi chết đi, hiện ra các tướng thì trong kinh của Nho, Đạo, 

Gia Tô, Hồi chẳng thể có được! Ấy chính là tướng chứng quả ngay trong 

hiện đời của Phật giáo. 

Tiếc là trong cõi đời kẻ biết đạo ít ỏi, không thể nêu rõ chuyện này, 

[nên  sự  thị  hiện  các  tướng  nhằm  biểu  thị  người  vừa  mất  ấy  đã  chứng 

quả ngay trong đời này] chỉ trở thành một thứ sự tích lạ lùng được lưu 

truyền.  Bồ  Tát  muốn  hóa  độ  ngoại  đạo  khiến  cho  họ  theo  Phật  đạo  mà 

nếu  chẳng  thị  hiện  hình  tích  của  ngoại  đạo  thì  kẻ  ngoại  đạo  ấy  không 

cách chi sanh lòng tin tưởng, ngưỡng mộ để bắt đầu tu trì được! Những 

hình  tích  được  thị  hiện  cũng  là  những  phương  tiện  chẳng  thể  nói  trọn 

hết!  Những  gì  được  nói  trong  phẩm  Phổ  Môn  bất  quá  là  thuật  bày  đại 

khái mà thôi! Hiện nay, thế đạo bại hoại đến cùng cực, kẻ tín phụng Phật 

giáo niệm Phật, niệm Quán Âm được linh cảm rất nhiều. Quang do bận 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 31 of 315

bịu, tinh thần chẳng đủ, cho nên không ghi chép. Nếu ghi chép sẽ thành 

một quyển sách lớn! 

Ông tương đối có của ăn của để, gặp nhằm thời thế này hãy nên cạn 

lòng  thành,  tận  lòng  kính  cùng  với  Tông  Đức,  Huệ  Sướng  v.v…  niệm 

Phật  và  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  để  được  nương  cậy.  Đối  với  việc 

nghiên cứu giáo nghĩa và các nghĩa lý trong Mật Tông, cũng chẳng qua 

nhằm để mở mang, phát khởi trí thức mà thôi. Nếu muốn nhờ vào đấy để 

liễu sanh tử, sẽ trọn chẳng thể được đâu! Vì sao vậy? Do trong các tông 

khác đều phải cậy vào tự lực để tu đến mức “nghiệp tận, tình không” thì 

mới có phần liễu sanh tử. Nếu không, dẫu cho ngộ xứ sâu xa, công phu 

cao cả, công đức lớn lao, vẫn đều chẳng thể liễu được! Chỉ có một pháp 

Tịnh  Độ  là  chẳng  đoạn  Hoặc  nghiệp  mà  có  thể  cậy  vào  Phật  từ  lực  để 

đới nghiệp vãng sanh. Hết thảy các pháp môn khác chẳng thể sánh với 

pháp này! Nếu không có thiện căn thật sự, chắc chắn khó thể tin tưởng 

triệt để. 

Nói  tới   “Quán  Kinh”   thì  đấy  chính  là  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật 

Kinh; trong Văn Sao đã dẫn hoặc trích lục hai ba câu, những câu tiếp đó 

là  phần  giảng  rõ  ý  nghĩa.  Ông  đã  không  chỉ  rõ  trang  số  mấy  nên  cũng 

chẳng  tiện  để  tra  duyệt.  “Phật  cáo  A  Nan  và  Vi  Đề  Hy”   chính  là  phần 

kinh văn của Quán Kinh. Hai chữ  “Quán Kinh”  chính là tựa đề của kinh 

nhưng viết giản lược. 

Cũng  chớ  nên  hiểu  lầm  câu  nói   “các  giáo  chẳng  chia  môn  đình” . 

Nếu  để  lẫn  lộn  không  phân  biệt  thì  đại,  tiểu,  tà,  chánh,  làm  sao  phán 

đoán  được!  Nếu  xét  tới  cái  gốc  rốt  ráo  để  [các  giáo]  quy  nạp  về  thì 

chẳng quy vào Phật giáo sẽ quy về đâu? Ví như sông to, rạch lớn đã tự 

rộng lớn, sâu thẳm, nhưng nếu chẳng quy về biển cả thì sẽ từ đâu mà có? 

Biển đã tồn tại kể từ lúc có trời đất, ngày ngày vẫn như thế, thâu nhận 

[các  dòng  nước  đổ  vào]  vẫn  chẳng  thấy  tăng  thêm;  còn  sông  to  thì  khi 

mưa Thu trút xuống sẽ mênh mông, tràn ngập. Ông nói  “ khi chết sẽ theo 

cùng  một  đường”  cũng  không  thích  đáng  lắm!  Chỉ  có  Chết  là  giống 

nhau, nhưng sanh trong lục đạo và chứng Tứ Thánh, khổ - vui khác biệt 

một trời một vực! Sao lại nói là  “ cùng một đường” cho được? 

[Ông  nói]:  “Các  giáo  tùy  theo  sự  tu  tập  mà  mắc  tội,  được  phước. 

Thiên  Đường,  địa  ngục  cố  nhiên  không  hai.  Nhưng  coi  là  một  thì  lẽ  ra 

các  giáo  đều  chẳng  có  chân  nghĩa”.  Nói  như  vậy,  ông  vẫn  chưa  biết 

lẽ  chân  thật  trong  các  giáo,  mà  cũng  chưa  thể  mỗi  mỗi  đều  bình  đẳng. 

Những gì được coi là lẽ chân thật trong các giáo ấy đều là chút phần của 

sự thật trong Phật giáo, chứ chưa thể hoàn toàn chân thật, trọn chẳng có 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 32 of 315

sai  khác!  Nếu  đã  hoàn  toàn  đều  là  thật  thì  cần  gì  phải   “nên  dùng  thân 

 nào để độ được, bèn hiện thân ấy  để thuyết pháp”? Trương Thuần Nhất 

chính là đầu lãnh Gia Tô giáo, do ông ta học vấn uyên bác nên sau đấy 

mới biết đến Phật; năm sáu năm trước đây đã cùng vợ quy y với Quang. 

Ông ta có pháp danh là Chứng Lý, bà vợ pháp danh là Chứng Từ. Dương 

Lệ Đường gởi cho Thuần Nhất một cuốn sách là vì Thuần Nhất trước đó 

tin tưởng đạo Cơ Đốc, sau theo Phật giáo. 

Ông lẫn lộn, tưởng “hiện thân” là thật nghĩa, chẳng hiểu “hiện thân 

là  rủ  lòng  tiếp  dẫn  [khiến  cho  người  được  hóa  độ]  cùng  lên  nẻo  giác”. 

Đủ  thấy,  đối  với  đạo  lý,  ông  còn  chưa  hiểu  rõ  nên  mới  ăn  nói  lẫn  lộn, 

không  chọn  lựa,  phân  biệt.  Nếu  chấp  đó  là  đúng  sẽ  tự  lầm,  lầm  người 

chẳng  cạn  đấy!  Xin  hãy  sốt  sắng  sửa  lỗi  hướng  lành,  niệm  danh  hiệu 

Phật, lâu ngày sẽ tự bật cười. 

Cổ nhân giải thích câu:  “Như Lai chẳng bỏ [kẻ chỉ có] phước [nhỏ 

 nhoi] vừa lọt đầu mũi kim”  như sau:  “Như ông lão tám mươi múa may 

 để dạy con cháu”;  hiện thân thuyết pháp cũng giống như thế đấy! Nếu 

ông  tưởng  hiện  những  thân  ấy  là  đắc  đạo  rốt  ráo  thì  sẽ  hoàn  toàn  trái 

nghịch với ý nghĩa hiện thân của Bồ Tát. Nếu như ông nói thì các giáo 

đều  có  người  đắc  đạo,  cần  gì  Bồ  Tát  phải  rủ  lòng  hiện  thân  trong  giáo 

của  họ  để  hoằng  dương  giáo  ấy  nữa?  Ông  chẳng  biết  Bồ  Tát  biến  hiện 

chính  là  phương  tiện  quyền  xảo,  thị  hiện  đồng  sự19  để  dẫn  bọn  họ  vào 

trong Phật thừa. Đối với văn mà ông còn chưa hiểu rõ rệt, huống là hiểu 

ý nghĩa ư? Nhưng ông tự cho là đã biết, đã hiểu rõ, nên mới có thứ ngôn 

luận ấy. Nếu Quang chẳng chỉ ra, đả phá, sợ ông gặp phải một vị tri thức 

vướng mắc nơi phương diện tình kiến cứ hàm hồ phân tích, giải thích thì 

sự bưng bít [nơi kiến giải của ông] sẽ khó thể đục phá được! 

Quang già rồi, không làm được gì! Hơn mười năm qua, thù tiếp hết 

sức bận rộn; nay thì thù tiếp ngày càng nhiều, tinh thần ngày một giảm! 

Cứ kéo dài như thế này ắt sẽ mệt nhọc chết mất! Đã vô ích cho người, 

mà chính mình còn bị tổn hại! Vì thế, dự định xuống núi vào cuối tháng 

Hai, qua chùa Thái Bình ở bến Trần Gia, Thượng Hải, lo liệu chuyện in 

sách;  đến  tháng  Sáu  vẫn  trở  về  núi  vì  ở  Thượng  Hải  quá  nóng.  Tháng 

Bảy  xuống  núi  không  trở  về  nữa.  Đến  tháng  Tám,  tháng  Chín  chuyện 

19  Đồng  Sự  (Samānārthatā-samgraha)  gọi  đủ  là  Đồng  Sự  Nhiếp  (hoặc  Đồng  Sự 

Nhiếp  Sự,  Đồng  Sự  Tùy  Thuận  Phương  Tiện,  Tùy  Chuyển  Phương  Tiện),  là  một 

trong  bốn  nhiếp  pháp  của  bậc  Bồ  Tát.  Bồ  Tát  tùy  thuận  theo  cơ  duyên  của  chúng 

sanh mà thị hiện, sống cùng với họ, có hoàn cảnh giống như họ, làm việc chung với 

họ để nhằm tạo lợi ích cho họ hòng dẫn dắt họ nhập Phật đạo, tiến nhập Đại Thừa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 33 of 315

in sách [kết thúc], lưu Chỉ Bản ở chỗ cất giữ [thuộc thư cục] để tùy ý ai 

muốn ấn loát thì giao thiệp với Thư Cục. Sắp xếp thoả đáng mọi chuyện 

xong  sẽ  ẩn  náu,  diệt  tung  tích  lâu  dài.  Từ  đấy  vĩnh  viễn  chẳng  qua  lại, 

giao thiệp với hết thảy mọi người nữa! 

Ông chỉ nên y theo Văn Sao, Gia Ngôn Lục mà tu, quyết chẳng đến 

nỗi không được liễu thoát. Nếu lầm lạc muốn làm đại thông gia, coi pháp 

môn Tịnh Độ là thừa thãi, theo thiện tri thức các tông học các pháp môn 

Tông, Giáo, Mật v.v… thì làm đại thông gia chắc đạt được một hai phần, 

nhưng  muốn  nhờ  vào  sự  hiểu  biết  nửa  vời  ấy  để  mong  liễu  sanh  tử  thì 

có mộng cũng chẳng mơ thấy đâu! Đấy là lời cuối cùng Quang dành cho 

ông, chẳng biết ông có nghĩ như vậy là đúng hay chăng? 

Dùng  niệm  Phật  [để  cầu  nguyện  chánh  đáng]  thì  mọi  sở  cầu  đều 

được thỏa. Cầu phước thọ cho cha mẹ hiện tại, cầu cho tổ tông quá khứ 

được siêu thăng đều được cả; nhưng cần phải chí thành đến cùng cực thì 

mới có cảm ứng. Nếu hời hợt, hờ hững thì cũng sẽ được lợi ích hời hợt, 

hờ  hững.  Đối  với  bài  văn  hồi  hướng  thì  hãy  nên  ngay  sau  phần  chánh 

hồi hướng20, tùy theo ý mong cầu của mình mà đọc mấy câu, chỉ nhằm 

biểu lộ tấm lòng, chẳng cần phải phô phang. Ông đã biết pháp môn Tịnh 

Độ thì càng phải nên nói với hết thảy mọi người về lợi ích ấy khiến cho 

họ tu trì, huống là cha mẹ sanh ra ta ư? Hồi hướng cho cha mẹ cố nhiên 

là chuyện hợp lẽ đến tột cùng; nhưng chẳng khuyên lơn cha mẹ, chỉ tự 

mình tu trì là đã đánh mất ý nghĩa hiếu thảo chân thật với cha mẹ vậy! 

Nếu tánh tình cha mẹ trái nghịch với Phật, hãy nên chí thành trì niệm 

hồi  hướng  thay  cho  cha  mẹ  để  họ  được  tiêu  trừ  túc  nghiệp.  Lâu  ngày 

chầy tháng, [cha mẹ] sẽ tự sanh lòng tin tưởng, tu trì. “Lòng Thành đến 

 tột  cùng,  đá  vàng  cũng  nứt”.   Huống  chi  cha  con  sẵn  mối  liên  quan  tự 

nhiên,  lẽ  nào  chẳng  thể  chuyển  dời  được  ư?  Hãy  nên  nghiêm  túc  dạy 

dỗ con cái bằng lý nhân quả báo ứng và đạo làm người, như cha từ, con 

hiếu, anh nhường, em kính v.v… ai nấy tự trọn hết bổn phận của chính 

mình. Nếu ông có thể nghe theo lời tôi thì sống sẽ dự vào bậc thánh hiền, 

mất về cõi Cực Lạc, ấy chính là chuyện quyết định không còn nghi ngờ 

vậy! 

Cõi đời hiện thời nguy hiểm vạn phần; hãy nên suất lãnh người nhà 

niệm Phật và niệm thánh hiệu Quán Âm lâu dài, ắt sẽ có cảm ứng chẳng 

20 Gọi là Chánh Hồi Hướng vì người niệm Phật phải cầu mình và hết thảy hữu tình 

đều được vãng sanh Tây Phương, không mong cầu phước báo đời sau. Những điều 

cầu nguyện khác như cầu siêu cho cha mẹ tổ tông đã quá vãng được siêu thăng chỉ là 

điều cầu nguyện thêm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 34 of 315

thể nghĩ bàn. Chuyện ăn chay thật ra cực dễ dàng, chỉ vì chưa thấu hiểu 

suy  xét  sâu  xa  nên  mới  cảm  thấy  rất  khó  khăn!  Chúng  ta  đã  sợ  tai  nạn 

đao  binh,  hãy  nghĩ  hết  thảy  sanh  vật  có  tự  chịu  mổ,  chặt,  nấu,  thui  để 

thỏa sự ham muốn phát xuất từ miệng bụng của chúng ta hay chăng? Há 

chúng  nó  có  muốn  chết,  vui  vẻ  chịu  làm  thức  ăn  cho  con  người  hay 

chăng?  Thánh  nhân  dạy   “trung  hậu,  khoan  thứ  là  cách  đạo  chẳng  xa; 

 điều gì ta chẳng muốn người khác làm cho ta thì cũng đừng làm điều ấy 

 cho người khác”  nhằm giảng rõ ý nghĩa này. Thử nghĩ ta và chúng cùng 

được  phú  bẩm  cái  tâm  này,  cùng  biết  “tham  sống,  sợ  chết”,  cùng  biết 

“hướng lành, tránh dữ”, cùng biết “cảm ơn, ôm hận”; há nên hằng ngày 

vẫn  ăn  thịt  bọn  chúng  ư?  Đã  nhẫn  tâm  ăn  thịt  bọn  chúng,  tức  là  cùng 

một tâm hạnh với lũ thổ phỉ, giặc cướp! Đã chẳng muốn bị bọn thổ phỉ 

cướp đoạt, sát thương; sao lại yên tâm khoái ý giết chóc, nấu nướng, ăn 

nuốt hết thảy sanh mạng trên đất dưới nước? Nguyên do đều là vì chẳng 

chịu phản tỉnh nên đến nỗi cách xa đạo vời vợi! 

Chỉ sợ không tin pháp môn Tịnh Độ tới nơi tới chốn; chứ nếu tin đến 

nơi đến chốn thì hết thảy mọi người đều được vãng sanh. Đã có sức đại 

từ  bi  của  Phật,  cần  gì  đến  Quang?  Con  người  gần  đây  phần  đông  thấy 

lạ, nghĩ khác, kẻ có tín tâm thường chẳng biết cội nguồn của pháp môn 

Tịnh Độ, hoặc học những pháp Thiền, Giáo, Mật v.v… Nếu muốn làm vị 

thiện tri thức đại thông gia thì được, chứ nếu muốn cậy vào Phật từ lực 

để  vãng  sanh  Tây  Phương  ngay  trong  đời  này  thì  do  sở  học  quá  nhiều, 

chắc sẽ coi thường Tịnh Độ! Do đã chẳng thể đoạn Hoặc chứng Chân để 

tự lực liễu thoát, lại không có tín nguyện niệm Phật để cậy vào Phật lực 

hòng liễu thoát thì nỗi khổ nơi tam đồ lục đạo trong tương lai so với nỗi 

khổ hiện thời sẽ còn gấp trăm ngàn vạn lần! 

Nhân  dân  hiện  thời  không  ai  chẳng  trong  cảnh  nước  sâu  lửa  bỏng, 

nhưng  những  kẻ  có  thế  lực  ai  nấy  đều  muốn  cho  con  cháu  mình  được 

phú quý tôn vinh vĩnh cửu, chẳng đoái hoài nhân dân nghèo nàn, khốn 

khổ, tử vong. Cái gốc họa ấy đều là do Trình - Châu và bọn Lý Học đả 

phá bài xích nhân quả báo ứng và sanh tử luân hồi ươm thành. Nếu bọn 

họ đề xướng nhân quả báo ứng, sanh tử, luân hồi, thì những nhà Nho đời 

sau đều chẳng dám bảo [nhân quả, báo ứng, luân hồi] đều là không có. 

Dẫu bọn họ muốn làm chuyện tổn người, lợi mình, thương thiên, hại lý 

đi nữa, nhưng do thấy có ác báo, sợ mai sau chịu khổ khó kham, do đấy 

sẽ chẳng dám! Vì Trình - Châu cho là không có những chuyện ấy, nên 

những kẻ xấu hèn, tàn nhẫn dám làm ác không kiêng dè gì! Lại thêm gió 

Âu vừa thổi tới thì chuyện phế kinh điển, phế luân thường, giết cha, gian 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 35 of 315

mẹ đều cùng được cực lực đề xướng nhằm mong được thực hiện. Nguồn 

gốc  của  mối  họa  này  bắt  nguồn  từ  Lý  Học,  chẳng  đáng  buồn  sao?  Do 

vậy,  hãy  nên  sốt  sắng  sanh  lòng  tin  phát  nguyện  để  cầu  sanh  Tây 

Phương. 

Chữ “phạn thực” (飯食) trong kinh Kim Cang được đọc thành “phản 

tự” cũng chẳng phải là nghĩa trong nhà Phật, mà là theo nghĩa của sách 

Nho, nhưng con người chẳng tự suy xét! [Trong các bản kinh Kim Cang 

được lưu hành], câu chữ [có một đôi chỗ] khác nhau, như “tức” (即) và 

“tắc” (則) các bản thường dùng thay thế cho nhau. Điều này không khẩn 

yếu lắm! Nếu kinh ghi là Tức thì đọc là Tức, ghi là Tắc thì đọc là Tắc, 

bởi Tắc có nghĩa là Tức, không sai biệt cho lắm. Có kẻ bịa chuyện quốc 

vương Cao Ly húy là Tắc (稷: tên một loại lúa) nên đổi chữ Tức thành 

Tắc. Đây là lời bàn luận mù quáng của kẻ chẳng biết sự việc. 

Thêm nữa, đoạn  “Nhẫn Nhục Ba La Mật…”  có bản chép thành hai 

câu,  có  bản  chép  thành  ba  câu.  Nên  biết  rằng:  Ghi  thành  hai  câu  thì  ý 

nghĩa  cũng  hoàn  toàn  là  ba  câu,  chứ  không  phải  là  “hai  câu  hoàn  toàn 

chẳng có nghĩa của ba câu”, nhưng dựa theo bản kinh mà niệm hai câu 

hay ba câu đều không trở ngại gì. Bản kinh chép là ba câu liền niệm ba 

câu, chép là hai câu liền niệm hai câu. 

Trong  các  câu   “nguyện  nhạo  dục  văn”   (nguyện  ưa  thích  muốn 

nghe),  “thị  nhạo  A  Lan  Na  hạnh  giả”   (là  kẻ  ưa  thích  hạnh  Tịch  Tĩnh), 

chữ Nhạo (樂) đọc giọng Khứ Thanh, giống như chữ Yếu21 (要). Trong 

kinh, hễ chữ Hành (行) được dùng để chỉ cho hành động của người làm 

thì  nhà  Nho  đọc  là  Hưng  (興),  Khứ  thanh,  đều  đọc  như  âm  Hạn  (限)22, 

tức là biến âm của chữ “thực hành”. Những bản in các bài chú như Đại 

21 Khứ Thanh là một trong bốn âm điệu chánh của âm Quan Thoại, hơi từa tựa như 

dấu  sắc  của  tiếng  Việt  nhưng  nhẹ  hơn,  thường  được  chú  âm  giống  như  dấu  huyền. 

Chữ 樂 có ba âm đọc là Lạc (lè: vui), Nhạc (yuè: âm nhạc) và Nhạo (yào: ưa thích). 

Do  ở  đây  được  dùng  với  ý  nghĩa  “ưa  thích”  nên  phải  đọc  là  Nhạo.  Do  trong  tiếng 

Quan Thoại, Nhạo và Yếu có cùng một âm đọc là Yào (lên giọng) nên Tổ mượn chữ 

Yếu để chỉ cách đọc chữ Nhạo. 

22  Trong  tiếng  Quan  Thoại,  chữ  行  có  bốn  âm  đọc  là  Xíng  (động  từ,  có  nghĩa  là 

“làm”, âm Hán Việt tương ứng là Hành, cùng âm Quan Thoại với chữ Hưng), háng 

(hãng xưởng, âm Hán Việt tương ứng là Hàng hoặc Hãng), hàng (hàng, dãy, âm Hán 

Việt là Hàng), héng (việc làm, đạo hạnh, âm Hán Việt là Hạnh). Chữ Hạn (限:xiàn) 

cũng có âm đọc na ná như chữ Hưng và Hành nên Tổ dùng chữ Hạn để mô phỏng 

âm đọc chữ Hành. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 36 of 315

Bi  v.v…  hơi  khác  nhau,  cứ  chiếu  theo  bản  in  để  đọc  sẽ  chẳng  trở  ngại 

gì, bởi lẽ chú là tiếng Phạn, con người không thể biết được [nghĩa], chỉ 

chí tâm niệm ắt có lợi ích lớn lao, chẳng cần phải suy luận theo mặt chữ. 

Bản  [chú  Đại  Bi]  được  lưu  thông  ở  Hồ  Nam  tôi  cũng  chưa  được  thấy, 

chẳng thể nói là đúng hay sai. Chỉ cần chí thành trì tụng thì sẽ tự được 

công đức chẳng thể nghĩ bàn, muôn phần chớ nên hoài nghi bản kinh có 

sai ngoa thì sẽ đạt được lợi ích. Theo lý, phải nên niệm tựa đề kinh. 

Ước theo mặt Sự, quả thật Tịnh Độ có cảnh tượng trang nghiêm đến 

cùng  cực.  Ước  về  mặt  Lý  thì  duy  tâm  sở  hiện,  do  tâm  thanh  tịnh  nên 

các cảnh giới ấy đều thanh tịnh. Cố nhiên, Lý và Sự chẳng thể tách rời, 

chẳng qua nhấn mạnh nơi nghĩa nào mà chia ra thành Sự hay thành Lý. 

Ông chỉ nên đọc kỹ bài Tông Giáo Bất Nghi Hỗn Lạm Luận [trong bộ 

Văn Sao Chánh Biên], sẽ tự biết rõ văn và lý của Chân Đế và Tục Đế, 

cũng như nghĩa lý ước theo cảnh để thí dụ vậy. Kiến địa của ông đã như 

thế thì chỉ nên học theo kẻ thật thà chất phác nhất tâm niệm Phật. Nếu do 

lòng ham cao chuộng xa rồi lầm lạc sanh cái tâm ức kiến (đoán mò, tự 

dựa theo những ý kiến phỏng đoán của chính mình) thì chỉ sợ chưa được 

lợi ích mà đã bị tổn hại trước! 

Đang  trong  lúc  thiên  tai  nhân  họa  ngập  tràn  này,  cố  nhiên  hãy  nên 

suất  lãnh  người  nhà  sốt  sắng  niệm  Phật  và  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm, 

còn hết thảy những nghĩa khác dẫu chưa hiểu rõ ràng đều chẳng bận tâm, 

đợi khi nào nghiệp tiêu trí rạng sẽ tự có thể “vừa đọc liền hiểu rõ ngay”. 

Nếu không, dẫu có hiểu rõ rệt văn lẫn lý, cũng chỉ là ăn nói lưu loát, chứ 

khi tai nạn giáng xuống, sanh tử xảy đến, nhất định chẳng dùng được gì! 

Hai pháp Sự và Lý chẳng tách rời nhau, bởi có tịnh tâm thì mới có tịnh 

cảnh.  Nếu  không  có  tịnh  cảnh,  làm  sao  hiển  được  tịnh  tâm?  Tâm  tịnh 

thì cõi Phật tịnh, đấy gọi là “tâm có đủ”. Nếu tâm không có đủ thì nhân 

chẳng cảm được quả! 

Ông nghĩ Sự chỉ là sự tướng trang nghiêm, Lý chỉ là tâm tánh lý thể; 

[nếu] Lý ở ngoài Sự, Sự ở ngoài Lý thì làm sao gọi là Lý - Sự cho được? 

Ví như dựng nhà, kèo, xà, rường, cột, tường, vách là Sự, khoảng không 

trong  nhà  chính  là  Lý.  Chỉ  vì  có  kèo,  xà,  rường,  cột  nên  mới  có  được 

khoảng không trong nhà; do có khoảng không ấy nên có thể xếp đặt kèo, 

xà,  rường,  cột!  Lý  -  Sự  dùng  lẫn  cho  nhau,  cũng  như  Không  và  Hữu 

dùng lẫn cho nhau; há nên chấp chết cứng vào thiên kiến, cho là Hữu thì 

chẳng có Không, đã Không thì chẳng có Hữu? Nếu chẳng hiểu rõ ràng 

thứ nghĩa lý này, hãy nên siêng năng trì tụng, đừng suy lường xằng bậy! 

Lâu ngày chầy tháng, nghiệp tiêu trí rạng, sẽ tự có thể [thấy những suy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 37 of 315

đoán xằng bậy ấy] ví như một trò cười! Lúc ban đầu, cổ nhân luôn sốt 

sắng dụng công dốc sức, chứ chẳng bận tâm suy lường. Bởi vậy, cổ nhân 

nhất cử nhất động không gì đều chẳng phải nhằm làm cho mọi người đều 

thực hiện được! 

498. Thư trả lời cư sĩ Mã Tông Đạo (thư thứ hai) 

Đã  nhận  được  thư  trước,  do  không  có  chuyện  gì  quan  trọng,  khẩn 

yếu nên không trả lời. 

Ông  hỏi  ông  X…  là  người  như  thế  nào?  Ông  ta  vốn  sẵn  có  nhân 

duyên từ đời trước, nhưng [tánh cách] do dự, chẳng sốt sắng. Ông ta là 

đệ  tử  của  Phùng  Mộng  Hoa  ở  Kim  Đàn  (tỉnh  Giang  Tô),  là  đồng  môn 

với ông Ngụy Mai Tôn. Mấy năm trước đã từng gặp Quang. Năm ngoái 

do  có  chuyện  nọ  nên  rất  cảm  kích  Quang,  bèn  nói  với  ông  Mai  Tôn 

muốn quy y, từng nhờ ông Mai Tôn cầu xin với Quang; đã vì kinh ở tháp 

Lôi Phong23 mà đề mấy câu làm kỷ niệm, nhưng do chần chừ, nên chưa 


hành ngay. Còn như nói:  “Thân tộc kinh hãi”  ấy là mượn cớ đó để lấp 

liếm dấu vết biếng nhác, lười trễ, chẳng chịu tu trì. Ông cũng mượn cớ 

đó để nghi ngờ, bàn định! 

Phàm người học Phật pháp há nên vứt bỏ bổn tông (tông mình đang 

theo)24.  Chỉ  ngoài  bổn  tông,  lấy  thêm  lời  Phật  dạy  để  tu  trì!  Người  đời 

làm đủ mọi chuyện ác, chẳng sợ thân tộc kinh hãi. Nay học đại pháp của 

Như  Lai  lại  ngược  ngạo  sợ  thân  tộc  kinh  hãi,  đấy  có  còn  gọi  là  “chân 

tâm học đạo” ư? Cả cõi đời đều đục, riêng ta trong, mọi người đều say, 

riêng ta tỉnh. Ta làm theo chí ta, ai khống chế được ta? [Nại cớ như vậy 

thì còn] chưa phải là học trò của thánh hiền, huống là học đại đạo xuất 

thế ư? Quang diệt tung tích, trọn chẳng gây trở ngại cho người khác, bởi 

tuổi tác lẫn cơ hội đều đã qua, tinh thần ngày một suy, chuyện thù tiếp 

23 Lôi Phong Tháp vốn có tên là Hoàng Phi Tháp, do Tiền Thục (vua nước Ngô Việt 

thời Ngũ Đại) xây vào năm Thái Bình Hưng Quốc thứ 2 (997) để cầu quốc thái dân 

an.  Tháp  nằm  tại  phía  Nam  của  Tây  Hồ,  Hàng  Châu,  được  coi  là  một  thắng  cảnh 

của vùng Hoa Nam. Dưới đáy tháp có lập địa cung tàng trữ xá-lợi Phật, tượng Phật, 

và những phẩm vật trân quý khác của Phật giáo thời ấy. Nổi tiếng nhất trong số ấy 

là bản kinh Nhất Thiết Như Lai Tâm Bí Mật Toàn Thân Xá Lợi Bảo Khiếp Ấn Đà 

La  Ni,  thường  được  gọi  là  Lôi  Phong  Tháp  Kinh,  dài  đến  2  mét,  nét  chữ  khắc  cực 

kỳ tinh xảo, cũng như những hình vẽ, họa tiết trang trí, Phạn tự trong bản kinh đều 

không có một bản nào khác sánh bằng nên được coi là quốc bảo của Trung Hoa. 

24 Do ông Mã là người Hồi giáo nên Tổ khuyên cứ thực hành Phật pháp, đừng bỏ đạo 

vì sẽ gây nên những tranh biện, mâu thuẫn trong thân tộc. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 38 of 315

ngày  càng  nhiều,  sức  chẳng  thể  chống  chọi  được!  Nếu  hiểu  [Quang  ẩn 

dật] là vì lý do khác, tức là đã hiểu lầm rồi! 

Chuyện niệm Phật cố nhiên quý ở chỗ thuần nhất không gián đoạn. 

Do vậy trong hết thảy thời, hết thảy chỗ đều phải nên niệm. Tụng kinh 

chẳng thể thường xuyên không gián đoạn như niệm Phật được! Hơn nữa, 

cớ  gì  phải  tụng  kinh  nơi  chỗ  ô  uế?  Nếu  trì  danh  đến  mức  cùng  cực  thì 

chẳng quán tưởng mà tịnh cảnh đều hiện cả. Nếu kẻ nào công phu không 

thuần, cứ lầm lạc muốn thấy thánh cảnh, chắc sẽ phải lo bị ma dựa. Do 

vậy,  cổ  đức  phần  nhiều  chú  trọng  Trì  Danh  bởi  pháp  này  thực  hiện  dễ 

mà thành công cao. 

Nếu  thật  sự  đã  tin  tưởng  pháp  môn  Tịnh  Độ  tới  nơi  tới  chốn,  giữ 

được [tín nguyện] vững vàng rồi thì đối với các kinh luận Đại Thừa sẽ 

đều có thể tùy theo sự ưa thích của chính mình mà đọc tụng. Nhưng nếu 

chưa  hiểu  rốt  ráo  đạo  này,  cứ  một  mực  đọc  rộng,  sợ  rằng  sẽ  bỏ  pháp 

này  lấy  pháp  kia  thì  muốn  liễu  sanh  tử  sẽ  trở  thành  chuyện  khó  nhất 

trong  các  chuyện  khó.  Có  kẻ  nói  Quang  cấm  người  khác  đọc  kinh  Đại 

Thừa, [nói như vậy là đã hiểu lầm ý Quang, vì] lời nói ấy vốn dành cho 

kẻ chẳng biết lợi - hại, cứ lầm lạc muốn làm bậc thông gia! Có kẻ nói: 

“Y theo pháp của họ, tu một trăm ngày hoặc bốn mươi tám ngày sẽ có 

thể thành Phật!” Ông hãy nhường cho người khác thành! Nếu ông cũng 

muốn  cùng  được  “thành”  như  họ  thì  thành  Phật  hay  thành  ma,  Quang 

chẳng thể nào biết được! 

Lâm  chung  là  chuyện  khẩn  yếu  nhất.  Dẫu  ông  chẳng  thể  giáo  hóa 

được người khác, vẫn nên thường nói cặn kẽ nguyên do với vợ con ngõ 

hầu họ đều tin đến nơi đến chốn và giữ cho chắc. Như lúc mẹ ông lâm 

chung, khai thị Niệm Phật cho cụ và trợ niệm, ắt có lợi ích lớn lao! Pháp 

này bất luận già - trẻ - trai - gái đều nên trợ niệm. Dẫu là kẻ lúc thường 

ngày chẳng niệm Phật, [được trợ niệm] cũng có lợi ích lớn lao! Hãy nên 

chiếu theo tiểu đoạn “lâm chung thiết yếu” thuộc phần “sanh tử chuyện 

lớn”  trong  Gia  Ngôn  Lục  để  hành  thì  tuy  chẳng  sanh  Tây  Phương  vẫn 

gieo được thiện căn lớn lao. Đây là nghĩa tối thiết yếu. 

Nếu bảo tôn giáo ấy trói buộc thì chính là ông tự trói buộc, chứ tôn 

giáo đâu có trói buộc được ông? Nếu nói “trong cõi đời có đạo vượt trỗi 

tôn  giáo  của  ta  thì  cũng  chẳng  chịu  học”,  ấy  chính  là  tâm  hạnh  của  kẻ 

nhỏ  nhen  trong  thế  gian,  chứ  đâu  phải  là  tâm  hạnh  đáng  có  của  một  vị 

sáng  lập  một  tôn  giáo!  Nếu  có  ý  ấy,  còn  đáng  gọi  là  giáo  chủ  ư?  Đấy 

chính là cách “đem tớ thay cho chủ, đem lính thay cho tướng soái!” Đối 

với  việc  học  Phật,  ông  ôm  lòng  nghi  ngờ,  kinh  sợ,  tức  là  cái  tâm  học 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 39 of 315

Phật chẳng cứng cỏi, mạnh mẽ, quyết liệt như cái tâm tạo nghiệp. Há có 

phải là người thật sự tin Phật ư? 

Tông  Đức  đã  sanh  hay  chưa?  Nay  đặt  pháp  danh  [cho  đứa  bé  sắp 

sanh]  là  Huệ  Ý.  Ý  (懿)  là  đức  tốt  đẹp.  Chỉ  có  trí  huệ  thì  mọi  việc  làm 

đều tốt đẹp, dùng ngay cái tên này để đặt, không cần phải chọn tên khác. 

Phàm  người  niệm  Phật,  trong  hết  thảy  thời,  hết  thảy  chỗ  đều  phải  nên 

thầm giữ một câu Phật hiệu nơi tâm. Nếu áo mũ chỉnh tề, nơi chốn sạch 

sẽ, niệm ra tiếng hay niệm thầm đều được. Nếu không được như thế thì 

chỉ  nên  niệm  thầm  trong  tâm.  Còn  như  phụ  nữ  lúc  sanh  con,  hãy  nên 

niệm  Nam  Mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  ra  tiếng,  chắc  chắn  sẽ  không  có 

những nỗi khổ như bị tai nạn khi sanh nở v.v… 

Nếu nói “lúc ấy lõa lồ bất tịnh, niệm sẽ mắc tội” thì đấy là chẳng biết 

đạo “giữ lẽ thường, thông đạt quyền biến”. Đấy là lúc liên quan đến tánh 

mạng, chẳng thể không lõa lồ, ô uế; không thể đem so với chuyện cố ý 

khinh nhờn. Hơn nữa, Bồ Tát sẵn tâm cứu khổ, ví như con cái té trong 

lửa - nước, kêu cầu cha mẹ cứu giúp, cha mẹ trọn chẳng đến nỗi vì con 

cái  thân  thể  không  khiết  tịnh,  áo  mũ  không  chỉnh  tề  mà  chẳng  chịu  rủ 

lòng cứu vớt. 

Từ nay về sau, hễ có ai sanh nở đều nên bảo họ niệm sẵn. Đến khi 

sanh  nở  đúng  là  lúc  phải  nên  sốt  sắng  niệm.  Chẳng  những  dễ  sanh  mà 

còn gieo đại thiện căn. Hãy nên nói cặn kẽ điều này với Tông Đức và các 

con gái của ông, đấy chính là vô thượng diệu pháp để cứu sẵn tánh mạng 

họ khỏi bị khổ ách. 

Một người bạn cậy Quang ấn hành cuốn Đạt Sanh Biên, phụ lục cách 

trị  kinh  phong  mạn  chứng,  sẽ  in  tám  vạn  cuốn;  hai  vạn  cuốn  giao  cho 

Quang để kết duyên hoặc cho người khác thỉnh. Đợi khi in ra sẽ gởi cho 

ông một gói. Trong lời tựa cũng có nói đến chuyện niệm Quán Âm. 

Quang vốn tính diệt tung tích vào cuối tháng Chín, hiện thời do phải 

sắp chữ bộ Lịch Sử Cảm Ứng Thống Kỷ, chỉ đành chậm lại một tháng. 

Sách này có quan hệ lớn lao đối với thế đạo nhân tâm, do ông Hứa Chỉ 

Tịnh chọn lọc những sự tích cảm ứng từ hai mươi bốn bộ sử, kèm thêm 

lời bình luận; quả thật là bộ sách có sức khuyến thiện mạnh mẽ nhất, bởi 

lẽ những chuyện trong ấy đều được ghi trong chánh sử, kẻ tà kiến chẳng 

dám bảo là hư cấu! Lần này sắp chữ xong xuôi liền in hai vạn bộ. Lại in 

một bản khác bằng giấy báo với cỡ chữ Tứ Hiệu Tự để tiện cho con em 

đang độ thanh niên cũng có thể mua đọc. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 40 of 315

Con người sống trong thế gian phải trọn hết đạo làm người. Nếu giữ 

được  hiếu,  đễ,  trung,  tín,  lễ,  nghĩa,  liêm,  sỉ  thì  mới  đáng  gọi  là  người. 

Nếu không, tuy mang hình dáng con người, nhưng tâm là cầm thú! Hãy 

nên cực lực dạy dỗ Huệ Sướng v.v… khiến cho chúng đều biết đạo làm 

người và biết nhân quả báo ứng thì gia phong của ông sẽ chẳng đến nỗi 

dần dần đọa lạc! Đối với chữ Phong (豐) trong [cái tên] Huệ Phong, há 

nên hiểu là 豊25 (phong: thịnh vượng)? [Nếu hiểu như vậy thì] chính là 

đọc theo âm dùng trong Lễ Ký, mà cũng là ý nghĩa được dùng trong Lễ 

Ký, chứ không phải là ý nghĩa Quang định chọn, hãy nên sửa cho đúng: 

Huệ  Phong  nghĩa  là  trí  huệ  dồi  dào,  không  điều  nhỏ  nhặt  nào  chẳng 

chiếu tới! 

499. Thư trả lời cư sĩ Mã Tông Đạo (thư thứ ba) 

Hai lần nhận được thư biết ông vừa sanh được đứa con tốt lành, lại 

trọn không bị tai hoạn gì. Do vậy biết đấy chính là Phật, Bồ Tát từ bi gia 

bị nên có những chuyện chẳng thể nghĩ bàn được. Điều đáng chú ý nhất 

là hãy khéo dạy dỗ, khiến cho các con đều thành người hiền, người lành 

thì đối với gia đình ông, đối với nước nhà, đều có lợi lớn lao không chi 

bằng! Quang thường nói  “Dạy con là căn bản để trị quốc bình thiên hạ, 

 nhưng dạy con gái càng cần thiết hơn, do con người được thành chánh 

 khí hay chăng, quá nửa là do được mẹ un đúc, giáo hóa từ lúc mới hiểu 

 biết cho đến lúc trưởng thành”. Đạo nghĩa, đức hạnh là căn bản của con 

người. Từ thuở bé đã dạy nó noi theo pháp tắc thì khi lớn lên sẽ tự chẳng 

trái vượt, ngỗ nghịch, cũng như có đủ mọi hành vi xấu hèn! 

Giấc  mộng  của  Tông  Đức  chính  là  do  Bồ  Tát  ngầm  báo  cho  biết 

điềm sẽ có giặc kéo đến. Nếu không, sẽ bị mất mát lớn lắm. Bà ta mộng 

thấy Bồ tát đòi cây mơ (mai tử) của mẹ, đấy chính là có kẻ khác muốn 

đoạt lấy. Lời này có ý nghĩa khá sâu, thật khó suy lường được! Nay tôi 

chỉ  suy  đoán  mò,  tuy  chẳng  phải  là  bổn  ý  của  Bồ  Tát,  cũng  chẳng  trái 

nghịch  ý  của  Bồ  Tát.  [Theo  tôi  nghĩ]  Bồ  Tát  nghĩ  thương  người  trong 

tôn giáo của ông chẳng biết tới đại đạo, muốn cho ông và Tông Đức tùy 

theo cơ duyên mà giáo huấn, khiến cho họ đều sanh lòng tin, gieo thiện 

25 Chữ Phong (豊) là cách viết theo lối cổ của chữ Phong (豐), âm đọc theo Lễ Ký 

hơi khác, nhưng âm đọc hiện thời đều là Fēng. Trong âm Hán Việt, chỉ có một cách 

đọc  là  Phong.  Phong  (豊)  chỉ  có  nghĩa  là  thịnh  vượng,  còn  Phong  (豐)  có  nhiều 

nghĩa hơn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 41 of 315

căn  nơi  Phật  pháp.  Chữ  Mai  (梅)  một  nửa  là  chữ  Mộc  (木),  nửa  kia  là 

chữ Mỗi (每). Chữ Mỗi là một nửa của chữ Hối (誨)26, chữ Mộc là một 

nửa  của  chữ  Căn  (根).  Cả  nhà  ông  đã  được  nhuần  gội  sự  giáo  hóa  của 

Phật, lại còn được cảm ứng như thế, về mặt Lý lẫn mặt Sự đều đáng tự 

tin  tưởng,  há  nên  lặng  thinh  chẳng  tuyên  nói  ra,  chẳng  làm  cho  người 

hữu duyên đều cùng được nhuần gội lợi ích lớn lao không chi bằng này? 

Phàm mọi chuyện vào lúc ban đầu đều do một hai người phát khởi, sau 

đấy  mới  dần  dần  được  mở  rộng.  Đã  có  nhiều  người  tụ  họp  trong  nhà 

ông để cầu hiện tướng, đủ biết là u - hiển cảm ứng quyết khó hình dung 

được! Nếu vợ chồng ông có thể phát Bồ Đề tâm, vì những kẻ câu nệ hẹp 

hòi kia mà chỉ bày bầu trời vô lượng vô biên, họ sẽ tự có thể thoát khỏi 

chỗ hẹp hòi ấy, thấy được mặt trời và biển cả. 

Ông  chỉ  nên  nhất  tâm  niệm  Phật,  sao  lại  hỏi  ngày  giờ  sanh  của 

Quang? Biết ngày giờ sanh của Quang thì rốt cuộc có ích gì đâu? Trước 

hết, hãy nên đem lợi ích này uyển chuyển khuyên nhủ mẹ ông, tiếp đó 

khuyên  lơn  những  kẻ  thân  thích  bằng  hữu  hiểu  lý.  Hiểu  lý  rồi  lại  biết 

chuyện cảm ứng thì họ sẽ sanh lòng tin. 

Hơn nữa, ông đã có năm đứa con, Tông Đức đã mang thai tám lần, 

khí  huyết  đều  hư  nhược.  Từ  nay,  hãy  nên  đoạn  dục  chuyên  tu  Tịnh 

nghiệp  ngõ  hầu  chẳng  đến  nỗi  gây  lụy  cho  Tông  Đức  càng  thêm  hư 

nhược,  hao  tổn.  Nam  nữ  lập  gia  đình  vốn  là  cuộc  hôn  nhân  thơm  thảo 

để nối tiếp dòng dõi cho tổ tông, phụ mẫu. Đã có mấy đứa con rồi, tức 

là  chẳng  đến  nỗi  phải  lo  không  có  người  nối  dõi.  Nếu  vẫn  không  chịu 

đoạn dâm dục, tức là kẻ chẳng biết yêu mình và nhẫn tâm chẳng biết yêu 

thương vợ! Huống chi, ông và Tông Đức đều muốn tu Tịnh nghiệp sanh 

Tây  Phương.  Nếu  tình  dục  nam  nữ  chẳng  thể  đoạn  được  thì  tịnh  niệm 

bị dục niệm xen tạp, chẳng dễ gì được lợi ích! Ông đừng nói Quang là 

Tăng nhân sao vẫn bàn chuyện ăn nằm giữa vợ chồng người khác. Hãy 

nên biết rằng: Những người có thành tựu trong thế gian đều phải tiết dục, 

huống là người học Phật ư? Huống chi Tông Đức do sanh nở đã bị tổn 

thương, chẳng kham sanh nở thêm nữa ư? 

500. Thư trả lời cư sĩ Ôn Quang Hy (thư thứ nhất) 

26 Hối (誨) là giáo huấn, khuyên răn. Như vậy ở đây có thể hiểu điềm mộng của bà 

Tông Đức là Bồ Tát khuyên dạy vợ chồng ông Mã Tông Đạo hãy nên khuyên lơn mẹ 

khiến cho thiện căn của bà cụ được nẩy nở nên Bồ Tát mới đòi lấy cây mơ của mẹ 

ông Mã. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 42 of 315

Lúc  vọng  tưởng  dấy  lên  chỉ  mặc  kệ  nó  thì  sẽ  chẳng  đến  nỗi  “trên 

vọng  lại  sanh  thêm  vọng”.  Ví  như  đứa  nhỏ  làm  mình  làm  mẩy,  nếu 

người  lớn  không  ngó  ngàng  tới,  nó  chẳng  cậy  vào  đâu  [để  tiếp  tục  giở 

chứng]  được.  Nếu  dùng  biện  pháp  cứng  rắn  để  trấn  áp,  nó  cũng  dùng 

cách cứng rắn để đối phó. Nếu dùng biện pháp mềm mỏng để vỗ về nó, 

ắt nó sẽ tưởng người lớn sợ nó, lại càng quyết liệt hơn. Cả hai đằng đều 

tổn  nhiều  ích  ít,  chỉ  bỏ  mặc  [vờ  như]  không  thấy,  không  nghe.  Nó  đã 

không có đà làm tới chỉ đành tần ngần bỏ đi. 

Ông vẫn chưa có thể tự lợi, sao lại trù tính chuyện làm lợi cho người 

khác được! Quân tử chẳng nghĩ ra ngoài địa vị. Cần biết rằng: Tâm ấy 

tuy tốt nhưng cũng là chướng ngại cho việc học đạo. Cổ nhân nói:  “Chỉ 

 phạ  bất  thành  Phật;  vật  sầu  Phật  bất  hội  thuyết  pháp” (Chỉ  sợ  chẳng 

thành Phật, chẳng lo Phật không thể thuyết pháp). Ông chỉ nên tự hành 

có chứng đắc thì sẽ giống như thần long được một giọt nước bèn có thể 

mưa khắp toàn quốc. Nếu chẳng phải là thần long, dẫu được nước của cả 

con sông cũng không thể [tuôn mưa] trọn khắp được. 

Làm ác có nhân duyên: Tự tâm là nhân, ngoại cảnh là duyên. Nếu tin 

sâu  nhân  quả,  biết  “do  điều  ác  nhỏ,  ắt  chịu  khổ  lớn”  thì  tuy  gặp  duyên 

cực lớn cũng chẳng thể làm ác. Những kẻ làm ác xưa nay đều là do cái 

tâm tin nhân quả nhỏ nhoi, yếu kém mà ra! Nếu không, dẫu ngoại duyên 

mạnh mẽ, dữ dội đến đâu cũng chẳng làm gì được ta. Niệm Phật biết có 

vọng, đấy chính là chỗ hay của niệm Phật. Nếu không niệm Phật, bằng 

cách nào mà ông biết được [chính mình] có lắm vọng như thế? 

Mật  Tông  quả  thật  là  pháp  môn  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  thật  sự  có 

chuyện  “thành  Phật  trong  thân  hiện  tại”,  nhưng  những  người  hoằng 

truyền Mật Tông đều chẳng phải là hạng người ấy. Có mấy ai thật sự là 

thượng căn? Đều toàn tự xưng là thượng căn! Giả dối mượn chuyện ấy 

để  dụ  dỗ  những  phường  ham  cao  chuộng  xa,  ngạo  nghễ,  ngã  mạn,  tạo 

thành  tự  lầm,  lầm  người,  gây  hại  há  có  thể  nào  cùng  cực?  Những  điều 

khác chẳng cần phải nhắc tới! 

Gã X… và gã Y… nọ quá sức to gan, tự xưng đã vượt trỗi các bậc 

thượng căn. Họ chửi bới Khổng - Mạnh còn hơn đứa trẻ đầu đường xó 

chợ  chửi  người  khác;  chẳng  biết  chửi  Khổng  Tử  tức  là  chửi  Nghiêu, 

Thuấn, Vũ, Thang, Văn, Võ, chính là diệt chánh lý luân thường của thế 

gian.  Tôi  chẳng  biết  họ  học  Mật  Tông  kiểu  nào,  muốn  ứng  dụng  Mật 

Tông như thế nào: Để làm kẻ tận lực truyền bá phế kinh điển, phế luân 

thường,  vứt  bỏ  lòng  hiếu,  mặc  kệ  lòng  thẹn,  giết  cha,  giết  mẹ?  Hay  là 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 43 of 315

vẫn làm người truyền bá hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ vậy? 

Nếu để làm kẻ truyền bá phế kinh điển, giết cha thì thuyết của bọn 

chúng còn có thể cưỡng lập được, chứ nếu để làm người truyền bá hiếu 

- đễ - trung - tín thì bọn chúng đã đả đảo phế diệt, cắt trừ đạo của nhị đế 

tam  vương  do  Khổng  Tử  vâng  giữ,  kế  thừa  mất  rồi!  Nếu  vẫn  bảo  Mật 

Tông của bọn chúng là dạy làm lành thì chính bọn chúng cũng chẳng thể 

tự hiểu được [cách ăn nói ngược ngạo ấy]! Những kẻ giống như gã X… 

và gã Y… thật có thể gọi là những tên đầu sỏ bại hoại Phật pháp! Hạng 

người ấy có thể thành Phật nơi thân hiện tại thì cũng chẳng ngại gì vào 

trong địa ngục A Tỳ để hưởng tự thụ dụng tam-muội của đức Tỳ Lô Giá 

Na nơi non đao, rừng kiếm, vạc dầu, lò than! 

Hơn nữa, căn tánh của gã X… nếu luận theo con người hiện thời thì 

cũng có thể gọi là thượng căn: Tự mình phát tâm xuất gia, chưa đầy mấy 

năm  mà  yếu  chỉ  của  Thai  Giáo  (giáo  pháp  của  tông  Thiên  Thai)  thảy 

đều  hiểu  rõ.  Qua  Đông  Dương  (Nhật  Bản)  học  Mật  Tông,  người  Đông 

Dương  hết  sức  bội  phục,  tôn  sùng,  kính  trọng;  chết  rồi  còn  được  dựng 

tháp trên núi Cao Dã27. Nếu bảo là ông ta đã đắc chánh truyền của Mật 

Tông thì cũng chẳng thể nói là ông ta không thể thành Phật ngay trong 

thân hiện tại, nhưng đến lúc sắp chết, chẳng thể niệm Phật được mà cũng 

chẳng thể niệm chú được. So với ngu phu ngu phụ niệm Phật ngồi ngay 

ngắn  qua  đời  đã  kém  cỏi  hơn  nhiều  lắm!  Đấy  còn  là  kết  quả  của  bậc 

thượng căn đắc chánh truyền nơi Mật Tông, những kẻ khác đâu đáng để 

bàn tới nữa! 

Cách nói  “hiện thân thành Phật”  [của Mật tông] và  “minh tâm kiến 

 tánh,  kiến  tánh  thành  Phật”   của  Tông  môn  khá  giống  nhau.  Vẫn  phải 

đoạn  Hoặc  thì  mới  chứng  Chân,  mới  có  thể  liễu  sanh  thoát  tử  được. 

Nếu nói “ngay trong đời hiện tại, Tam Hoặc đã đoạn sạch, Nhị Tử vĩnh 

viễn mất, an trụ Tịch Quang, trọn không sự gì”, sẽ thành tà thuyết, là lời 

lẽ  của  ma!  Những  ai  chê  “Tịnh  Độ  dành  cho  bọn  thiên  chấp,  tiểu  căn, 

chậm lụt, độn căn”, ta hãy nhường cho bọn họ tu pháp “viên, đại, thẳng, 

27  Cao  Dã  Sơn  (Kōya-san)  là  rặng  núi  thiêng  đối  với  Phật  giáo  Nhật  Bản,  thuộc 

huyện Hòa Ca Sơn (Wakayama ken) của Nhật Bản. Đây là nơi Sai Nga Thiên Hoàng 

(Saga-tennō)  ban  cho  Hoằng  Pháp  Đại  Sư  Không  Hải  (Kobodashi  Kūkai),  sáng  tổ 

Chân  Ngôn  Tông  (Shingon  shu)  Nhật  Bản  để  lập  đạo  tràng  tu  hành  sau  khi  Sư  đã 

dùng  đạo  đức,  mật  pháp  thuyết  phục  triều  đình  chấp  nhận  Chân  Ngôn  Tông  (Mật 

Tông)  do  Sư  du  nhập  từ  Trung  Quốc  về  Nhật  Bản  vào  năm  Hoằng  Nhân  thứ  bảy 

(816).  Toàn  núi  có  đến  117  ngôi  chùa,  được  coi  là  Tổng  Bổn  Sơn  (đạo  tràng  gốc) 

của mọi chi phái Mật Tông Nhật Bản. Ngôi chùa chánh yếu là Kim Cang Phong Tự 

(Kongōbu-ji). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 44 of 315

chóng,  thành  Phật  trong  thân  hiện  tại”.  Chúng  ta  chỉ  y  theo  ngôn  giáo 

Tịnh Độ để tu trì, đôi bên chẳng gây trở ngại lẫn nhau; cần gì phải dẫn 

chứng Vãng Sanh Chú, A Di Đà Phật chính là Mật Tông của bọn họ! 

Cần  biết  rằng:  Phật  tùy  theo  căn  cơ  của  chúng  sanh  mà  nói  ra  các 

giáo, lời lẽ tuy khác nhau, nhưng tinh thần đều là dung thông. Ví như đại 

địa chia ra cho hết thảy nhân dân, tuy có cương vực này, biên giới kia, 

nhưng đây - kia chẳng thể cắt đứt, chặt rời ra được, trọn chẳng chấp nhận 

ai đến trong cõi tôi! Bởi lẽ, nếu chặt rời thì họ cũng không có sanh lộ để 

đi nữa! Bọn họ đã bảo Vãng Sanh Chú v.v… chính là Mật, sao lại bảo 

niệm Phật chẳng bằng tu Mật? Nay nói đơn giản, thẳng thừng: Văn Thù, 

Phổ Hiền, Mã Minh, Long Thọ v.v… đều là bậc thượng căn, đều có thể 

chân thật thành Phật trong thân hiện tại. Nếu [tự xét] thấy ta chẳng bằng 

được các vị ấy thì đừng có dùng [danh xưng] thượng căn để tự lầm, lầm 

người, noi theo tà kiến của gã X… và kết quả là bị chết hồ đồ của ông 

Y… khiến cho ngu phu ngu phụ chê cười! 

Tôi quên mất chuyện bà nội kế của ông là Sài lão thái phu nhân. Nếu 

ông  thật  sự  phát  tâm  hiếu,  dẫu  cho  Sài  lão  thái  phu  nhân  đọa  trong  ác 

đạo, do ông có thể dùng tâm chí thành niệm Phật cho cụ, cụ vẫn có thể 

cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương, huống hồ chưa chắc cụ đã 

đọa  trong  ác  đạo  ư?  [Điều  cốt  yếu]  là  do  ông  có  chí  thành  hay  chăng! 

Chớ  nên  đem  cảnh  tượng  lúc  mất  của  Sài  lão  thái  phu  nhân  để  phán 

đoán! 

Đặt pháp danh cho [người đã mất] cũng là chuyện bày vẽ! Người thế 

tục do thuyết U Minh Giới cho người đã khuất bèn đặt pháp danh; nhưng 

ắt phải cạn lòng thành, kiệt lòng kính niệm Phật cho người ấy thì mới là 

kế sách tối thượng. Đừng nên chỉ lấy chuyện bày vẽ bề ngoài của thế tục 

để trọn lòng hiếu thì ông sẽ được hưởng lợi ích lớn lao, chứ không phải 

do niệm Phật cho Sài lão thái phu nhân mà ông chẳng được lợi ích. Nên 

biết rằng: Ông do tấm lòng hiếu thảo báo ân, niệm Phật cho Sài lão thái 

phu nhân, so với chuyên niệm cho chính mình công đức càng lớn hơn! 

Do vậy, [nhà Phật] mong cho con người vì khắp tứ ân tam hữu pháp giới 

chúng sanh mà hồi hướng. Huống hồ lão thái phu nhân là người mà ta đã 

nhận đại ân ư? Ông cứ theo đó mà suy thì cũng có thể tùy theo cơ duyên 

để hướng dẫn vậy! 



501. Thư trả lời cư sĩ Ôn Quang Hy (thư thứ hai)

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 45 of 315

Nhận  được  thư  ông  đầy  đủ.  Ông  vọng  tưởng  đến  cùng  cực,  làm 

chuyện rất rạng rỡ, lớn lao, rộng lớn, nhưng chẳng biết đấy đều là những 

chuyện đi xuống, chứ không phải là hướng thượng! Đang trong thời thế 

này, ông có thần thông, đạo lực gì mà muốn làm chuyện kinh thiên động 

địa?  Dẫu  để  làm  việc  trong  chánh  trường  đi  nữa,  có  ai  không  phải  vận 

động bẩn thỉu để lọt vào. Đã do vận động bẩn thỉu mà đạt được địa vị ấy 

thì  còn  có  thể  hiên  ngang,  thẳng  thắn,  chẳng  phải  bợ  đỡ  cấp  trên  hay 

chăng?  Quan  văn  chẳng  mê  tiền,  nếu  chẳng  bóc  lột  mỡ  màng  của  dân 

chúng thì tiền vốn vận động còn chưa thể có được, huống là [có tiền để] 

dâng  cúng  cấp  trên  ư?  Dâng  cúng  thượng  cấp  vẫn  chưa  phải  là  chánh 

yếu; đối với những thuộc hạ của thượng cấp đều phải dựa theo thời, theo 

dịp để tặng quà, để mong họ nói tốt trước mặt thượng cấp, chẳng buông 

lời gièm xiểm. Nếu là người thật sự vì trăm họ, chẳng những không có 

tiền mà sợ còn khó giữ được tánh mạng! 

Ông mơ giấc mộng to quá, đúng là chí lớn, ăn nói lớn lối, chẳng biết 

tài năng của chính mình ra sao cũng như đang ở trong thời nào. Hãy nên 

nói  với  họ  về  lợi  -  hại  của  chuyện  tiết  dục  và  buông  lung  lòng  dục  thì 

về lý lẫn về tình đều được ổn thỏa. Ông chỉ biết ăn nói đao to búa lớn, 

chẳng biết lời lẽ lớn lao phải phát xuất từ thật hành thì mới có ích. Học 

vấn cần phải phát xuất từ thực tiễn thì mới có thể tự lợi, lợi người. Nếu 

không, học vấn càng cao, càng dễ làm hỏng việc! Vì thế nói:  “Hữu đức 

 giả tất hữu ngôn; hữu ngôn giả bất tất hữu đức”  (Người có đức ắt thốt 

lời, kẻ thốt lời chưa chắc đã có đức). 

Nếu chính mình chánh kiến chưa mở mang, lầm lạc học theo cái học 

ma  quỷ  của  ngoại  đạo,  hiếm  có  ai  chẳng  bị  biến  đổi  theo  chúng.  Ông 

còn chưa biết đến sự xấu xa của gã X…. Gã X… xấu xa không phải vì 

thiếu học vấn mà vì chẳng biết tự lượng, dối xưng là đại thông gia! Phận 

sự chánh yếu ông còn lo chưa rồi, há nên phát ra cái tâm ấy? Muốn vào 

hang hùm thì sẽ táng thân trong bụng hùm là điều đoán chắc! 

Trước  kia,  khi  ông  chưa  có  tiền  tài,  thế  lực,  bèn  hâm  mộ  sự  vinh 

hiển,  giàu  có  của  những  kẻ  có  thế  lực,  toan  dùng  đó  để  khoe  khoang 

trong làng xóm, cho là đã làm rạng mày nở mặt tổ tiên. Nếu tổ tiên có 

thiêng,  ắt  sẽ  khóc  cạn  nước  mắt!  Sợ  ông  hễ  được  đắc  ý  sẽ  hoàn  toàn 

chôn vùi cái chí ban đầu, chắc sẽ đến nỗi càng tệ hại hơn bọn họ! Vì sao 

vậy? Do nhiệt thành hâm mộ sự phú quý bất nghĩa, nên hễ được phú quý 

sẽ bị phú quý xoay chuyển. Chẳng đáng buồn ư? 

Ông hoàn toàn là một kẻ không có chánh tri kiến, đã niệm Phật lâu 

ngày  lại  ngờ  niệm  Phật  sẽ  lôi  kéo  quỷ  tới  rồi  sanh  lòng  sợ  hãi.  Có  tri 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 46 of 315

kiến như vậy há có thể nào chẳng ngả theo thế lực quan quyền phú quý, 

chẳng tạo nghiệp ác ư? Anh chàng X… và ông Y… đều là kẻ hiểu Duy 

Thức, nếu dùng Duy Thức để kiếm tiền, sao dám bảo “noi theo dấu ngài 

Huyền Trang?”  (Do trước đó ông đã nói đến việc dõi theo dấu chân của Huyền 

 Trang Tam Tạng).  

Ông muốn thấy người khác liền nói nhân quả để hết thảy mọi người 

đều  tin  nhận  vâng  làm,  mà  lại  còn  kiếm  tiền  được,  bất  luận  vị  đại  lão 

quan hay gã trai khổ não nào, trai trai, gái gái, đều cùng họ bàn luận kỹ 

càng, khiến họ đều sanh lòng vui thích thì chỉ có cách xem tướng là hữu 

ích nhất. Nếu nghề nghiệp thật sự tinh thông thì bất luận kẻ ương ngạnh 

khó giáo hóa đến đâu, hễ được ông chỉ bày tiền nhân hậu quả ắt sẽ nghe 

theo. Đấy là chuyện dễ làm nhất trong chốn giang hồ. 

Nếu  lại  còn  biết  xem  Bát  Tự  thì  càng  thu  hút  rộng  rãi.  Trong  thời 

Hàm Phong - Đồng Trị nhà Thanh, có một người học xem tướng nhưng 

học  không  thành,  xin  học  thuật  Đạt  Ma  tướng  pháp28  cũng  không  hiểu 

được lẽ ảo diệu của nó. Sau đấy bèn dốc hết lòng Thành lễ bái, lâu ngày 

liền  sáng  suốt,  những  chuyện  trong  nhà  và  đời  trước  của  người  ta  đều 

biết rõ hết. Một buổi sáng gặp mấy tên lính, cầm lệnh phù sang kho đạn 

lãnh thuốc súng, bèn hỏi họ sẽ lãnh mấy thùng. Họ đáp sáu thùng; ông ta 

nói: “Sáu thùng không đủ đâu, nên lãnh bảy thùng!” Bọn họ nói: “Quân 

lệnh nào dám trái!” Ông ta chỉ nói: “Tôi bảo các anh cứ lấy, sáng mai sẽ 

biết. Nếu không, tôi sẽ chịu phạt”. Họ liền lấy bảy thùng. Đêm ấy khéo 

sao  bọn  giặc  tới  cướp  doanh  trại,  dùng  hết  sáu  thùng  thuốc  súng,  giặc 

vẫn không lui, bèn khui thùng thứ bảy thì bọn giặc liền rút lui. Vị thầy 

xem tướng ấy do nhất tâm cầu Tam Bảo gia bị chuyển hóa mà biết được 

chuyện đời trước, đời sau. 

Ông nên lưu tâm học xem tướng, lại còn chuyên chí lễ bái đức Đại 

Bi Linh Cảm Quán Thế Âm Bồ Tát Ma Ha Tát. Tuy chưa thể cao minh 

như  người  ấy,  nhưng  đã  có  thể  vượt  trỗi  những  thầy  tướng  hiện  thời, 

lại còn dùng sự lý nhân quả tội phước để bình luận thì tiền tài, danh dự, 

công đức đều có thể đạt được. Đấy là chuyện ổn thỏa nhất trong hiện tại, 

28 Đạt Ma tướng pháp là một trong các cách xem tướng người (nhân tướng) khá phổ 

biến ở Trung Hoa dựa theo một bài khẩu quyết có tên là Đạt Ma Tổ Sư Tướng Pháp 

Bí  Quyết,  tương  truyền  do  tổ  sư  Bồ  Đề  Đạt  Ma  trong  chín  năm  diện  bích  tại  động 

Thiếu Thất đã “ngộ” ra. Theo ngu ý, đây cũng là một thứ học thuật của người Trung 

Hoa chế ra rồi mạo nhận tên Tổ Sư để tăng uy tín cho thuật bói toán này. Cũng như 

Dịch Cân Kinh thường được coi là của tổ sư Bồ Đề Đạt Ma truyền, nhưng dựa trên 

văn  phong,  thuật  ngữ,  các  nhà  nghiên  cứu  cho  biết  Dịch  Cân  Kinh  chỉ  có  thể  xuất 

hiện sớm nhất vào đầu đời Minh! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 47 of 315

mượn thuật ấy để hành thì không đâu chẳng thông. Những câu giải đáp 

được liệt kê như sau: 

1) [Vương] Dương Minh là nhà Nho. Dựa theo nghĩa lý của nhà Nho 

để giảng giải thì khá gần với đạo lý Phật pháp; nhưng nếu như lời ông 

nói thì có thể khiến cho nhà Nho đều hành theo hay chăng? Cổ nhân nêu 

tỏ  đạo  mầu  phần  nhiều  mượn  thí  dụ  “tấm  lòng  của  con  đỏ,  hồn  nhiên 

 không  phân  biệt”;   do  [tấm  lòng  của  con  đỏ]  gần  giống  như  sự  không 

phân  biệt  bởi  đã  hết  sạch  nhân  dục,  thiên  lý  lưu  hành.  Ông  bèn  chấp 

trước, đem so sánh  “cái tâm của con đỏ”  với Chân Như bổn tánh, há có 

đáng gọi là “kẻ khéo dạy người khác nhập đạo” ư? 

[Người ta] nêu cái quạt để ví mặt trăng, mượn sự lay động của cây 

cối để giải thích về gió, ông liền tìm ánh sáng nơi quạt, tìm sự phất phơ 

nơi  cây,  tức  là  hoàn  toàn  chẳng  biết  pháp  phương  tiện  để  dạy  người! 

Dẫu nói cho thật hữu lý thì vẫn chẳng phải là pháp để làm lợi kẻ sơ tâm. 

Huống chi nhà Nho trọn chẳng biết đến Chân Như Phật tánh! Chẳng nêu 

bày ở chỗ ấy thì chẳng có cách nào nhập đạo được đâu! 

2)  Nhà  Nho  ăn  nói  phải  dựa  theo  những  điều  vốn  được  [Nho  giáo] 

đề cao. Nếu nói đến Phật tâm chính là xiển dương Phật pháp. Cố nhiên 

những kẻ ấy do học Phật mà có sở đắc, nhưng lời lẽ vẫn y theo khuôn 

mẫu  của  Nho  gia.  Chẳng  qua  là  ý  nghĩa  gần  gũi  với  nhà  Phật,  ông  có 

biết hay chăng? 

3)  Sách  của  Vương  Dương  Minh,  thoạt  đầu  tôi  chưa  xem  qua.  Bốn 

năm  trước,  do  thỉnh  một  bộ  Dương  Minh  Toàn  Tập,  giở  xem  đại  lược, 

rảnh đâu để học theo ông ta! Năm trước, do tôi muốn ẩn dật tại Hương 

Cảng nên bèn gởi [bộ sách ấy] về [tặng] thư viện huyện Cáp Dương. 

4) Trong thời buổi này, ông luôn niệm niệm mong thành danh để lập 

từ đường, coi đó là chuyện để rạng mặt nở mày cha mẹ. Chí ấy ô trược, 

hèn  tệ,  đã  gây  nhục  cho  bà  nội  kế  là  Sài  lão  thái  quân  nơi  chín  suối. 

Huống  chi  nếu  thật  sự  có  thể  thỏa  mãn  mục  đích  của  Sài  lão  thái  phu 

nhân  thì  sợ  rằng  sẽ  khiến  cho  ông  bà  nội  và  cha  mẹ  ông  đều  cùng  đọa 

xuống tầng chót trong địa ngục A Tỳ! Buồn thay! 

5)  Viên  Tử  Tài  là  gã  cuồng!  Thoạt  đầu  chẳng  hề  tin  Phật,  nếu  tin 

Phật sao lại báng Phật? Đến tuổi già do từng trải sâu hơn, biết Phật pháp 

chẳng  thể  nghĩ  bàn,  nên  các  chuyện  cảm  ứng  đều  ghi  chép  lại,  nhưng 

trọn  chưa  từng  thân  cận  tri  thức  và  đọc  nhiều  kinh  luận  Đại  Thừa  nên 

những gì ông ta nói phần nhiều đều chẳng đúng pháp. [Chẳng hạn như 

ông ta biện bác]  “giới luật chẳng cho tổn thương đến một cọng cỏ nên 

 chẳng thể ăn chay, bởi lẽ ăn rau là sát sanh”.  Lời lẽ ấy đều là những lời 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 48 of 315

lẽ cong vạy, hư vọng, nhằm ngăn cản người khác ăn chay, khuyên người 

ta ăn thịt! Sao không nói: “Ta cũng có thịt, xin hãy ăn thịt ta trước”. Dẫu 

có giết ông ta, ông ta cũng chẳng chịu thốt lời ấy! Coi ăn rau là sát sanh 

cũng là tà thuyết giống như “khuyên ăn thịt” vậy, chẳng cần công kích 

mà tự bị phá! 

Con  người  sống  trong  thế  gian  ai  có  thể  chẳng  hít  thở?  Coi  hít  thở 

gây  tổn  hại  cho  những  loài  trùng  tí  xíu  là  ăn  thịt,  sát  sanh,  nhưng  lại 

khuyên  người  ta  hằng  ngày  giết  những  con  vật  lớn  để  ăn  thịt!  Loại  tà 

thuyết ấy giống như kẻ ngu thấy người khác dùng phân để bón cho đất 

màu  mỡ  thì  các  loại  hạt  ngũ  cốc  mập  chắc,  rau  cỏ  tươi  non,  mập  mạp, 

sởn  sơ,  thơm  ngon,  bèn  bảo:  “Phân  là  vật  tốt  nhất.  Hãy  nên  chuyên  ăn 

thứ này thì càng được tốt đẹp chẳng khác gì!” Người đời phần nhiều cậy 

vào thứ tà thuyết chẳng dựa theo đạo lý ấy để cản người khác ăn chay, 

khen ngợi kẻ sát sanh. Năm xưa có người đem chuyện này hỏi, tôi liền 

dùng một thí dụ để đáp lời. Chúng ta sống trong vòng trời đất, ai có thể 

không hít thở? Do hít thở gây tổn thương những sanh vật nhỏ bé liền nói 

“ăn  chay  không  hợp  lý”,  ấy  chính  là  cái  tâm  xấu  hèn  của  gã  tiểu  nhân 

ngăn trở người khác làm lành vậy! 

Ví  như  có  kẻ  sanh  trưởng  trong  nhà  xí,  thường  nghĩ  thức  ăn  trong 

nhà xí quả thật là cao sang nhất, ngon lành nhất. Nhưng ở chỗ ấy có vị 

trưởng giả giàu có lớn; hắn ta sợ vị trưởng giả đó chưa từng được hưởng 

qua những vị ngon lành ấy; do vậy, đưa thư mời trưởng giả vào nhà xí 

dự  tiệc.  Vị  trưởng  giả  kinh  ngạc,  mắng:  “Ngươi  đúng  là  kẻ  chẳng  biết 

hổ thẹn! Toàn thân ngươi nằm trong hầm phân, hằng ngày lấy phân làm 

cơm áo, sao dám mời ta đến chỗ ngươi ở?” Kẻ ở trong hầm phân nghe 

vậy, nổi giận đùng đùng, chửi bới: “Đồ hầm cầu nhà ngươi sao dám chửi 

ta  hằng  ngày  ăn  phân  nhơ?  Trong  bụng  ngươi  đầy  ắp  phân  tiểu.  Kè  kè 

cái  thùng  đựng  phân  ấy  mà  còn  muốn  nói  thanh  tịnh!  Muỗi,  ve,  chấy, 

rận xả phân vãi tiểu trên đầu ngươi, thân ngươi. Ngươi hoàn toàn là một 

cái  hầm  phân,  sao  dám  chửi  người  khác?  Hơn  nữa,  gạo  nước  ngươi  ăn 

vào đó đều đã có trùng thải phân vãi tiểu lẫn trong ấy, chẳng phải ngươi 

đã  ăn  phân,  uống  nước  tiểu  ư?  Sao  dám  chửi  ta  là  ăn  phân,  uống  nước 

tiểu?” 

Vị trưởng giả ấy tuy khiết tịnh, nhưng những lời trách mắng của kẻ 

trong  hầm  phân  đều  chẳng  tránh  khỏi,  vậy  thì  cứ  theo  đúng  những  gì 

mình có thể làm được mà nói đến chuyện khiết tịnh, hay là sẽ vâng theo 

lời kẻ sống trong hầm phân đến chỗ hắn dự tiệc ư? Đã chỉ nên dựa theo 

những gì mình có thể làm được để làm, sao lại đem chuyện không làm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 49 of 315

được để trách móc người khác ư? Cứ muốn buộc người khác ăn thịt, sao 

chẳng  mời  người  khác  ăn  thịt  mình?  Lời  nói  này  cũng  có  thể  làm  tấm 

gương sáng cho những kẻ tà kiến vậy! Ông đã soạn cuốn sách Khuyến 

Tu Hành Giới Sát Ngật Tố Văn (văn khuyên tu hành kiêng giết ăn chay); 

trong tương lai khi tái bản sách ấy, hãy nên đem ý này thêm vào để chỉ 

bày cho kẻ thiếu tri kiến trong thiên hạ đời sau. 

6) Ông lập ra thuyết ấy khá hữu lý, nhưng ông đả phá Dương Minh, 

mà  ở  chỗ  ấy  ý  ông  và  Dương  Minh  đâu  có  khác  gì?  “Nhân  tâm  duy 

 nguy, đạo tâm duy vi” (Lòng người nguy hiểm khó lường, đạo tâm nhỏ 

nhiệm29), nói xuông thì dễ, thực hành khó lắm! Ông Ôn Quang Hy đừng 

mơ phát tài làm quan. Nếu Ôn Quang Hy phát tài làm quan, quyết chẳng 

thể  vượt  trỗi  hạng  tầm  thường,  lập  công  nghiệp  lớn  lao  được!  Do  ông 

còn chưa được phú quý, ở đậu tạm thời trong nhà họ Kê, mà trước hết đã 

không  giữ  được  nổi  [cái  tâm  không  ham  muốn  sự  giàu  sang  của  người 

ta] thì sau này làm sao giữ được? 

7)  Coi  lời  thành  thật  từ  kim  khẩu  của  đức  Phật  là  ngụ  ngôn,  đấy 

chính là tà kiến, báng Phật, báng Pháp; làm sao nói nhân quả để cảm hóa 

người khác cho được? Phụ nữ nhà giàu có ở Trùng Khánh muốn làm gái 

làng  chơi,  cũng  là  do  đã  coi  mối  quan  hệ  vợ  chồng  do  thánh  nhân  chế 

định  như  sự  đặt  bày  trống  rỗng.  Trong  ý  họ  há  cũng  có  lý  “vợ  chồng 

nhất định chẳng được hỗn tạp” ư? 

8) Các nhà khoa học nói như thế cũng phải là không có lý do, nhưng 

họ chẳng biết tới nghĩa   “duy tâm sở cảm, duy tâm sở hiện”.  Vì thế trở 

thành tà thuyết dối dân, hủy báng Phật pháp, ngăn trở người khác tấn tu. 

9)  Ông  nói  như  vậy  thì  tâm  can  của  ông  đã  hoàn  toàn  lộ  rõ  hết  ra, 

như vậy thì ông nói học đạo nhưng đâu phải là học đạo, mà chính là học 

nghề đấy chứ! 

10) Cảm Ứng Thiên vốn xuất phát từ sách Bão Phác Tử, nhưng lời 

lẽ trong sách ấy (tức Cảm Ứng Thiên) có ích cho cõi đời, nên được tôn 

là “Thái Thượng quân tử” (bậc quân tử cao quý nhất), chứ không coi là 

lời lẽ vớ vẩn của con người. Có mấy ai biết được năm ngàn chữ? Người 

tầm  thường  hiểu  biết  năm  ngàn  chữ  ấy  sẽ  không  bằng  một  người  tầm 

thường  biết  tới  Cảm  Ứng  Thiên,  do  đã  đạt  được  lợi  ích  thành  ý,  chánh 

tâm,  tu  thân,  tề  gia  rất  nhiều.  Ông  bàn  luận  “có  nên  đưa  [Cảm  Ứng 

Thiên]  vào  chánh  sử  hay  không  nên  đưa  vào”,  còn  tôi  chỉ  quan  tâm  ở 

chỗ sách ấy có ích cho thân ta lẫn nước ta mà thôi! 

29 Đây là một câu nói trích từ thiên Đại Vũ Mô, sách Thương Thư. Câu này dịch theo 

cách giải thích của Hán Tự Thành Ngữ Từ Điển. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 50 of 315

11)  Hai  pháp  Định  -  Huệ  được  bao  quát  trong  việc  học  Phật  đạo. 

Nếu chỉ hiểu là một chữ Tĩnh sẽ nhỏ nhoi lắm! Trần Bạch Sa, Châu Hối 

Am30  cho  là  “rớt  vào  chỗ  trống  rỗng,  mờ  mịt”  là  vì  họ  tưởng  “ngoan 

không” (trống không rỗng tuếch) chính là Tĩnh của nhà Phật. Nếu không 

phải  là  ma  mãnh  cố  ý  hủy  báng  thì  họ  chẳng  biết  gì  về  ý  nghĩa  Chân 

Tĩnh  trong  nhà  Phật  cả!  Chuyện  “kính”  chính  là  cửa  ngõ  để  nhập  đạo. 

Nếu lý luận một cách trái lẽ sẽ thành trái nghịch đạo trời, là đại bất kính. 

Những vị tiên sinh bên Lý Học chú trọng vào “tiểu kính” (sự cung kính 

nhỏ nhặt, vụn vặt) nhưng đều phạm đại bất kính! Do những lời lẽ họ bàn 

luận về lý tột cùng của tâm tánh đều là trái trời nghịch lý, cho nên gọi họ 

là “họ phạm đại bất kính”. Ông nên biết như vậy. 

12) Châu Tử (Châu Hy) dạy người khác đừng tụng kinh tức là báng 

Phật  pháp,  còn  tôi  dạy  người  khác  đừng  tụng  kinh  là  vì  thận  trọng  nơi 

chuyện ấy. Do ân cha mẹ sâu nặng, hãy nên nghiêm túc thỉnh tăng sĩ có 

đạo tâm niệm Phật; chớ nên thỉnh những ông tăng chuyên làm kinh sám 

đến tụng kinh, bái sám, làm đàn Thủy Lục chỉ nhằm phô trương, hoa mỹ 

trống rỗng. Sao ông chẳng đọc những đoạn văn trên và dưới câu ấy, lại 

cắt  lấy  một  câu  ở  chính  giữa  rồi  luận  đúng  -  sai  xằng  bậy!  Do  vậy  tôi 

biết  ông  tâm  bộp  chộp,  tánh  tình  hời  hợt,  mọi  chuyện  đều  cẩu  thả.  Từ 

nay ông đừng gởi thư đến nữa, gởi đến sẽ không trả lời. Nếu trả lời thì 

không có tinh thần ấy, ông có biết hay chăng? Nguyện vợ chồng con cái 

ông siêng năng niệm Phật, xin hãy sáng suốt soi xét. 

502. Thư trả lời cư sĩ Ôn Quang Hy (thư thứ ba) 

Lá  thư  ông  tự  thố  lộ  mình  đã  khởi  dâm  niệm  ở  Trùng  Khánh  Điện 

Ảnh Viện tôi đã nhận được rồi. Tình niệm của con người như nước, lễ 

30 Trần Bạch Sa (1428-1500) tên thật là Hiến Chương, tự Công Phủ, hiệu Thật Trai, 

do từng sống ở thôn Bạch Sa nên được gọi là Bạch Sa tiên sinh. Ông Trần chịu ảnh 

hưởng sâu đậm của Lý Học, từng theo học với học giả Ngô Dữ Bật. Ông ta học rộng, 

có  tài  văn  chương,  rất  được  các  danh  nhân  đương  thời  tán  thưởng,  nhưng  suốt  đời 

nghèo hèn, thường nói: “Có hai khoảnh ruộng để cày cấy là đủ rồi!” Ông ta đề xướng 

đường lối để thấu hiểu đạo Nho là “lấy Tĩnh làm chủ, ngồi yên lắng lòng, trong sự 

yên tĩnh, dưỡng thần sẽ thấy được đầu mối”. Những kẻ theo đường lối ấy được gọi là 

Giang Môn Học Phái. 

Châu Hối Am chính là Châu Hy, tức một trong những người sáng lập Lý Học. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 51 of 315

pháp như đê.  “Nam nữ thọ thọ bất thân”31, chính là thánh nhân đã ngừa 

trước chuyện “do trao - nhận đồ vật mà đụng chạm, chắc sẽ khởi lên ý 

niệm  không  trong  sạch”.  Muốn  nắm  tay  thì  khi  chưa  nắm  đã  có  chín 

phần dâm niệm rồi. Những nữ nhân khiêu vũ ấy mặc áo mỏng như the, 

như lượt, nam nữ ôm nhau mười mấy phút, tới lần thứ ba thì đèn vặn mờ 

đi gần như chẳng thấy được ai. Tình hình ấy hoàn toàn là hành vi cầm 

thú, nhưng khắp các ấp lớn đều ồ ạt dựng cờ gióng trống mở trường dạy 

khiêu  vũ.  Chánh  phủ  và  các  nhà  giáo  dục  đều  chẳng  hỏi  tới.  Thế  đạo 

nhân  tâm  còn  mong  chi  tốt  lành  được  nữa?  Hãy  nên  nỗ  lực  đoạn  trừ 

những thứ tình niệm chẳng đúng pháp ấy, như [người xưa] đã nói:  “Khử 

 một phần tập khí nhơ bẩn, được một phần lợi ích” . 

Niệm  Phật  mà  thấy  các  cảnh  tượng  thì  đối  với  cảnh  ác  chớ  nên  sợ 

hãi, chỉ nhiếp tâm chánh niệm, cảnh ấy liền tiêu. Với thiện cảnh chớ nên 

hoan hỷ, chỉ nhiếp tâm chánh niệm, ắt sẽ có sở đắc, tức là nghiệp tiêu, trí 

rạng.  Nhưng  [sở  đắc]  có  cạn,  có  sâu,  chớ  nên  sanh  ý  tưởng  thỏa  mãn, 

cho là đã đầy đủ rồi, [không tu tập nữa]. Nhiếp tâm chánh niệm thì thiện 

cảnh càng rõ rệt hơn hoặc liền biến mất, đừng quan tâm đến nó. Chỉ cốt 

sao  niệm  chẳng  lìa  Phật,  Phật  chẳng  lìa  niệm  là  được  rồi.  Thấy  thiện 

cảnh tâm địa thanh lương, trọn chẳng có tâm vọng động, bộp chộp, chấp 

trước, cũng chẳng đoan chắc là đã nhập định. Biết rõ đấy chỉ là duy tâm 

sở hiện, chẳng phải là đối cảnh vô tâm. 

 “Chẳng  nhờ  đến  phương  tiện  mà  tâm  tự  được  mở  mang”   nghĩa  là 

niệm như con nhớ mẹ, đấy chính là phương tiện tối thượng, chẳng phải 

nhờ cậy vào các phương tiện khác! Ông hiểu lầm “không chấp trước” là 

“quét  sạch”  nên  mới  có  [nhận  định]  tương  phản  với  pháp  được  tạo  lập 

ấy.  “Như con nhớ mẹ”  sao lại bảo là “quét sạch”? Nếu thánh cảnh hiện, 

biết  cảnh  ấy  chỉ  là  duy  tâm;  hễ  chấp  trước  thì  không  phải  là  duy  tâm. 

Do kẻ sơ tâm hễ thấy thánh cảnh, phần nhiều chẳng biết là duy tâm, nên 

sanh lòng chấp trước. Hễ chấp trước thì nếu không phải là hạng “được 

chút  ít  đã  cho  là  đủ”  thì  cũng  là  “bị  ma  dựa  phát  cuồng!”  Do  đó,  kinh 

dạy:   “Nếu  tâm  chẳng  cho  đó  là  thánh  cảnh,  bảo  là  mình  đã  chứng  thì 

 gọi là cảnh giới tốt lành. Nếu tưởng là thánh cảnh, liền bị vướng trong 

31  Đây  là  một  câu  nói  trích  từ  thiên  Ly  Lâu  sách  Mạnh  Tử:   “Nam  nữ  thọ  thọ  bất 

 thân, lễ dã” (男女授受不親,禮也). Sách Tứ Thư Bạch Thoại Giải: Chữ Thọ (授) là 

trao, còn Thọ (受) là nhận, thời xưa nam nữ trao đồ vật cho nhau chẳng thể đưa tay 

đụng chạm. Câu này hiểu theo nghĩa rộng là nam nữ chẳng thể tùy tiện đụng chạm 

nhau, chỉ trừ những trường hợp bất khả kháng như cứu người chết đuối, đỡ người bị 

ngã v.v… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 52 of 315

 lũ ma, bị ma dựa phát cuồng”. 

Ông  là  một  gã  si  dại  chẳng  hiểu  chuyện,  há  nên  đem  chuyện  dụng 

công lúc thường ngày để sánh ví với sự đau xót, khẩn thiết dốc sức khi 

lâm chung lúc tướng địa ngục hiện! Như đứa con hiếu lúc bình thường 

nghĩ  đến  cha  mẹ,  tuy  cực  khẩn  thiết,  trọn  chẳng  thể  buồn  rầu,  đau  đớn 

bằng khi cha mẹ đã chết, chẳng màng đến thân mạng [của chính mình] 

nữa! Ông hãy nên dựa theo sự tướng, chí thành khẩn thiết để tu. Nếu nói 

lý  mà  tâm  thật  sự  chẳng  thông  thì  đã  vừa  vô  ích  mà  còn  tự  bị  tổn  hại! 

Hễ  cảnh  hiện,  bèn  khám  nghiệm,  ông  bảo  đấy  là  phân  biệt;  nhưng  ông 

đã thấy được cảnh thì khám nghiệm nó đâu có trở ngại gì? Người khám 

nghiệm chẳng khởi lên một phương pháp nào khác, vẫn là nhiếp tâm nơi 

Phật, chẳng cho niệm thứ hai khởi lên. 

Do  ông  chẳng  biết  cách  khám  nghiệm,  tưởng  rằng  có  cách  khám 

nghiệm  khác,  nên  ngược  ngạo  biến  thành  phân  biệt.  Người  niệm  Phật 

trọn chẳng phải là kẻ lơ mơ, không phân biệt, hiểu biết! Như gương soi 

vật,  vật  đến  liền  hiện  bóng;  vật  đi  sẽ  không  còn  [hình  bóng]  nữa!  Lời 

ông nói đều là chưa bị ma dựa lại muốn bị ma dựa, chứ đâu phải là nói 

về cách ngăn ngừa cho khỏi bị ma dựa! Do ông dùng cái tâm bộp chộp, 

vọng động gấp gáp muốn đạt được cảnh ấy nên đâm ra trở thành chướng 

ngại.  Đang  trong  đại  kiếp  này,  há  nên  chẳng  chí  tâm  niệm  Phật  mà  cứ 

vọng  tưởng  tơi  bời,  luận  nói  những  lời  xuông  rỗng  ư?  Sự  nguy  hiểm 

trong Mật tông quả thật chẳng có bút mực nào có thể diễn tả được! Xin 

hãy  giữ  chết  cứng  Tịnh  Độ  để  tu  trì,  nhường  cho  kẻ  khác  [tu  các  pháp 

khác] đều thành Phật. Xin hãy sáng suốt suy xét! 

503. Thư trả lời cư sĩ Ôn Quang Hy (thư thứ tư) 

Hôm  mồng  Hai  tôi  gởi  sang  Trùng  Khánh  một  lá  thư,  chắc  ông  đã 

nhận được rồi. Phàm là người tu hành chỉ nên lắng lòng tịnh niệm, chớ 

nên  dấy  lên  những  mong  mỏi  vượt  phận.  Ngay  như  chuyện  nhắm  mắt 

thấy ánh sáng trắng, tâm chẳng nghĩ là có sở đắc, cố nhiên sẽ là dấu hiệu 

tốt lành. Nếu cho là đã đắc, thì nhẹ là lui sụt, lười nhác, mà nặng là phát 

cuồng! Người bệnh nhất tâm niệm Phật đợi chết, nếu tuổi thọ chưa hết 

sẽ mau được lành bệnh. Nếu tuổi thọ đã hết, chắc chắn được vãng sanh. 

Nếu lúc đang bệnh tật, mong chóng được lành, trọn chẳng có ý niệm cầu 

vãng  sanh  thì  nếu  tuổi  thọ  chưa  hết,  do  cầu  gấp  được  lành  bệnh,  sẽ 

chẳng chịu nhất tâm niệm Phật. Tuy niệm Phật, nhưng vọng niệm “cầu 

được lành bệnh” quá nặng, đâm ra chẳng tương ứng với Phật, quyết khó 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 53 of 315

thể  mau  chóng  lành  bệnh  được!  Nếu  tuổi  thọ  đã  hết,  do  tâm  cầu  lành 

bệnh  thiết  tha,  chắc  chắn  chẳng  có  chuyện  vãng  sanh,  sẽ  trở  thành  cầu 

đọa trong tam đồ lục đạo, vĩnh viễn chẳng thoát lìa vậy! 

Người  đời  nay  đa  số  khởi  vọng  tưởng  vượt  phận,  mong  được  thần 

thông bèn học Mật Tông  (những người tu Mật Tông chân thật không thuộc trong 

 số này), như gã ma Phó X…. chết ở Bắc Bình, các đệ tử của gã Y… có kẻ 

muốn phát tài lớn đâm ra bị hao hụt một hai trăm vạn. Có kẻ muốn được 

quyền  lợi  đâm  ra  mấy  chục  người  bị  nhốt  trong  lao  ngục.  Có  kẻ  muốn 

được thành Phật ngay tức khắc, đâm ra bị ma dựa phát cuồng. Gã A… 

nọ tôn lạt-ma B… làm thầy; vị thầy ấy có thần thông biết được quá khứ, 

vị  lai.  Gạn  hỏi  đến  chuyện  độc  lập,  thì  liền  mất  mạng  ngay  trong  hôm 

độc lập. Lạt ma B… và thần thông của ông C…. khiến cho nhiều đệ tử 

hết sức sùng phụng họ bị liên lụy, đủ biết thầy lẫn đệ tử đều chẳng giữ 

yên bổn phận. Không có thần thông, há nên mạo xưng thần thông! Học 

Phật  pháp,  há  nên  mù  quáng  quấy  rối,  mưu  toan  phát  tài  lớn  lao,  được 

quyền  hành  lớn  lao  ư?  Nhân  địa  chẳng  thật,  sẽ  chuốc  lấy  cái  quả  cong 

vẹo.  Ông  hãy  nên  giữ  phận,  mặc  kệ  cho  người  ta  đều  thành  Phật!  Dẫu 

cho ông chẳng đạt được điều gì lớn lao, nhưng đã có nhiều vị Phật như 

thế đấy thì họ sẽ chẳng thể nào không độ ông! 

504. Thư trả lời cư sĩ Ôn Quang Hy (thư thứ năm) 

Nhận được cuốn sách Trúc Hư của lệnh nội32 ở Thành Đô, biết rõ bà 

ta mang tâm lợi sanh sâu đậm, khôn ngăn cảm kích, khâm phục. Nhưng 

nói   “Ấn  Quang  quả  thật  có  thể  lấy  tri  kiến  của  Phật  làm  tri  kiến  [của 

 chính mình]”  thì Quang là hạng người nào mà dám nhận sự khen ngợi 

quá lố như thế? Chẳng qua lòng dạ thẳng băng, ăn nói thẳng tuột, nói ra 

những điều tôi thấy được mà thôi! Dẫu thích đáng hay không thích đáng, 

cứ mặc cho người đọc phán đoán mà thôi, Quang quyết chẳng suy tính 

đến điều ấy. 

Từ xưa, chư Tổ hoằng pháp đều dựa theo thời tiết, căn cơ để hướng 

dẫn  cho  hàng  hậu  học  đạt  được  lợi  ích,  chớ  nên  bảo  [các  Ngài]  thiên 

chấp! Phải thấu hiểu nỗi khổ tâm của các ngài trong thời buổi ấy.  “Duy 

 tâm  Tịnh  Độ,  tự  tánh  Di  Đà” ,  lời  ấy  vốn  không  có  khuyết  điểm  gì! 

Khuyết điểm là do người học chẳng hiểu ý nghĩa trọn vẹn, cứ chấp chết 

cứng  vào  một  bên,  bèn  giống  như  gã  thấy  biết  hẹp  hòi,  lệch  lạc,  chấp 

trước. Kẻ chưa chứng đắc trong nhà Thiền chỉ chấp vào   “duy tâm Tịnh 

32 Danh xưng tỏ vẻ tôn kính vợ của người khác. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 54 of 315

 Độ,  tự  tánh  Di  Đà” ,  nói  Tịnh  Độ  lẫn  Di  Đà  đều  chẳng  phải  là  thật  có. 

Hạng người ấy vốn chẳng hiểu Thiền, huống hồ Tịnh Độ? 

 “Duy  tâm  Tịnh  Độ,  tự  tánh  Di  Đà”  như  các  vị  cổ  đức  Tịnh  Độ  đã 

nói, chính là nói:  “Tây Phương Tịnh Độ chẳng ra ngoài duy tâm, A Di 

 Đà Phật chẳng rời ngoài tự tánh”.  Tánh - tướng, lý - sự, nhân - quả đều 

được phô bày trọn vẹn trong ấy. Các hạ mắc bệnh thiên chấp, chẳng thể 

nhiếp trọn khắp được! Nếu bảo là người học do độn căn nên khó thể lãnh 

hội  thì  được,  chứ  nếu  bảo  lời  ấy  của  cổ  đức  có  khuyết  điểm  thì  không 

được! 

 “Sanh thì quyết định sanh, đi thì thật sự chẳng đi”  và  “sanh thì thật 

 sự chẳng sanh, đi thì quyết định đi” , đều là những lời khuôn phép nêu tỏ 

cả Sự lẫn Lý; cần gì phải suy lường quá lố? Chẳng qua là vì con người 

hiện thời phần nhiều đối với Sự lẫn Lý đều chưa hiểu trọn, chẳng thà cứ 

dựa theo Sự mà nói, chứ chẳng nên dựa theo Lý để nói, ngõ hầu họ khỏi 

bị hiểu lầm đến nỗi trở thành rộng rãi, khoáng đạt xuông! Quang hổ thẹn 

đến cùng cực, đối với Lý Tánh tôi cũng chưa hiểu rõ lắm. Nếu bắt chước 

con két học nói tiếng người thì cũng chẳng phải là hoàn toàn không thể 

nói  được!  Chỉ  có  điều  chẳng  dám  nhận  mình  là  bậc  thông  gia!  Nếu  ai 

chẳng chê Quang chưa thông suốt thì chẳng ngại gì đem sự không thông 

suốt  [của  mình]  thưa  với  họ.  Do  vậy,  tôi  chẳng  chủ  trương  nói  tới  Lý 

Tánh và những điều huyền diệu. 

Các hạ tuổi trẻ nhập đạo, học thức uyên bác, tâm lợi sanh tha thiết, 

nhưng  do  chưa  thấu  hiểu  sâu  xa  đạo  “tùy  theo  căn  cơ  mà  ban  bố  giáo 

pháp,  do  thời  mà  chế  định  những  điều  nên  làm”  đến  nỗi  chê  “cổ  đức 

sai lầm”. Đấy cũng là dấu hiệu chỉ rõ ông hàm dưỡng chưa đến nơi đến 

chốn! Đối với hạnh nguyện của Phật, Bồ Tát thì   “một nhiếp hết thảy”.  

Người  đời  sau  khi  nêu  tỏ  ai  nấy  đều  tùy  theo  sự  thấy  biết  của  chính 

mình, lẽ đâu dựa vào đó để chê cổ đức kém cỏi! Nếu chấp vào nghĩa ấy 

để hành, dẫu cho đức Bổn Sư Thích Ca, Di Đà Thế Tôn cũng khó thoát 

nạn được! 

Quang bế quan trước, quả thật là vì sợ gây lầm lẫn cho người khác, 

chứ chẳng phải là muốn tự lợi. Xin hãy tâm bình, khí hòa, chân thật thực 

hành  thì  sẽ  có  thể  làm  bậc  đạo  sư  cho  cõi  đời  lúc  này.  Nếu  không,  sợ 

rằng Ôn Quang Hy đúng hay sai tuy khác với Vương Canh Tâm, nhưng 

Ôn Quang Hy tự phụ chẳng khác gì Vương Canh Tâm vậy! Do các hạ là 

người tu đạo, Quang cũng là người tu đạo nên nói thẳng thừng chẳng úp 

mở gì! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 55 of 315

505. Thư trả lời cư sĩ Ôn Quang Hy (thư thứ sáu) 

Đọc những gì ông nói, biết rõ ông tuy đọc Văn Sao, Gia Ngôn Lục 

mà vẫn y như cũ, chẳng chú ý tới chỗ khác biệt giữa Thiền và Tịnh. Nếu 

ông  tin  tưởng  tới  nơi  tới  chốn  lời  giải  thích  về  giới  hạn  giữa  Thiền  và 

Tịnh,  cần  gì  phải  đi  qua  bảy  tỉnh  để  cầu  người  quyết  trạch33  nữa  ư? 

 “Triệu  Châu  bát  thập  do  hành  cước”   (Triệu  Châu  tám  mươi  tuổi  vẫn 

hành  cước34)  là  chuyện  “quyết  trạch  kiến  địa”  trong  nhà  Thiền.  Người 

niệm  Phật  chỉ  nương  theo  ba  kinh  Tịnh  Độ  do  đức  Phật  đã  dạy,  tín 

nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  cho  nên  chẳng  cần  phải  lần 

lượt tìm người khai thị. 

Cổ nhân lập ngôn, mỗi vị đều có hạnh riêng, do ứng với căn cơ bất 

đồng nên nói ra những lời bất đồng. Hãy nên tự lượng chính mình thuộc 

tư cách nào thì mới chẳng hiểu sai ý nghĩa thật sự của những lời cổ nhân 

đã nói ra nhằm tương ứng với từng căn cơ! Người đời nay trọn chẳng có 

duyên tu đạo như cổ nhân, thể lực của chính mình yếu đuối, tâm lượng 

hẹp  hòi,  nhỏ  nhen,  hoặc  lại  cuồng  ngạo,  trái  nghịch;  muốn  kiếm  được 

người hiểu biết, có đủ nhãn quan như cổ nhân thì trong ngàn vạn kẻ, khó 

kiếm được một, hai! 

Có  được  pháp  môn  “cậy  vào  Phật  lực  để  liễu  sanh  tử”  này  mà  vẫn 

cứ coi rẻ, toan hướng đến bậc tri thức thuộc những pháp môn cậy vào tự 

lực để tìm tòi đường tắt liễu sanh tử thì đã là chẳng biết lợi - hại! Huống 

hồ lỡ gặp phải các bậc đại quyền thị hiện những hạnh chẳng hợp với đạo 

ư? Nếu ông chết được si tâm vọng tưởng, chắc chắn sẽ có thể vãng sanh 

Tây  Phương  ngay  trong  đời  này.  Nếu  chưa  tu  mà  đã  muốn  thấy  được 

cảnh tốt đẹp ngay, chắc chắn mai sau sẽ có ngày bị ma dựa phát cuồng 

đấy!  Ví  như  mài  gương,  chất  dơ  mất  đi,  ánh  sáng  còn  lại;  lúc  bụi  nhơ 

chưa trừ sạch hết, làm sao có tướng tốt lành hiện ra cho được? 

Ông nói  “hiện thời chưa thể nhất tâm, khi lâm chung sẽ khó thể đắc 

 lực” , cũng là bàn luận theo kiểu chỉ biết nhặt nhạnh những lời cổ nhân 

đã  nói,  chứ  chẳng  tự  lượng  theo  những  gì  chính  mình  làm  được!  Ông 

vừa mới phát tâm, chỉ mong không có hết thảy những tạp niệm vô vị đã 

33 Quyết Trạch (Nairvedhika), gọi đủ là “quyết đoán giản trạch”, tức là dùng vô lậu 

thánh trí để giải quyết dứt khoát các mối nghi, phân biệt chọn lựa pháp thích đáng. 

Về sau, Quyết Trạch được dùng như một từ ngữ diễn tả sự chọn lựa, phân định một 

giáo nghĩa là chánh hay tà, giải trừ mối nghi, chọn lựa đường lối tu hành thích hợp. 

34  Hành  Cước,  còn  gọi  là  Du  Phương,  Du  Hành,  nghĩa  là  vị  Tăng  không  có  nơi  ở 

nhất định, nhằm tham phỏng các vị danh sư mà đi khắp bốn phương. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 56 of 315

là rất khó khăn rồi. Sao lại muốn ngay trong khi ấy sẽ thấy được những 

tướng  tốt  đẹp  vậy?  Ví  như  muốn  cho  trẻ  gái  mới  vừa  sanh  ra  liền  đẻ 

được con, có lẽ ấy hay chăng? Nếu ông là hạng đại căn tánh túc căn đã 

chín muồi thì cố nhiên chẳng khó khăn cho lắm. Nếu không, do gấp gáp 

[mong cầu] sẽ phát cuồng, vĩnh viễn cắt đứt thiện căn. 

Muốn  báo  ân  bà  nội  là  Sài  lão  thái  phu  nhân  và  ân  cha  mẹ,  nhưng 

chẳng chú ý nơi một pháp Niệm Phật, há chẳng phải là bỏ đại lợi ích để 

cầu tiểu lợi ích ư? Pháp Niệm Phật trọng tại lòng Từ của đức Phật gia bị, 

dẫu là hạng phàm phu đầy dẫy Hoặc nghiệp vẫn có thể nương theo Phật 

từ  lực  đới  nghiệp  vãng  sanh;  hết  thảy  những  pháp  khác  trọn  chẳng  có 

nghĩa này! 

Ông  nói  năm  sáu  năm  qua,  từ  sau  khi  ra  trường,  mắc  bệnh  xương 

khớp rã rời, gần như đã chết một nửa người. Có phải vì [trong thuở còn 

đi học ấy] bạn bè đàn đúm tụ họp, cùng nhau đọc tiểu thuyết35 đến nỗi 

chân  tinh  mất  mát,  thủ  dâm  liên  tục,  do  vậy  mới  có  hiện  tượng  ấy  hay 

chăng? Đấy chính là căn bệnh chung của lũ học sinh trong hiện tại, trong 

mười đứa có đến tám chín đứa [vướng phải]. Do cha mẹ, thầy, bạn đều 

chẳng  chịu  nhắc  đến,  nên  kẻ  bị  bệnh  ngày  thấy  càng  nhiều,  chẳng  thể 

ngăn  dứt  được!  Do  chuyện  này,  Quang  liền  cho  in  tám  trăm  cuốn  Thọ 

Khang  Bảo  Giám.  Hễ  kẻ  trẻ  tuổi  gặp  Quang,  Quang  đều  nói  rõ  lẽ  lợi  - 

hại  với  họ,  bảo  họ  giữ  gìn  thân  thể  đừng  phạm.  Dù  là  thủ  dâm  hay  tà 

dâm đều phải nghiêm túc kiêng dè, đừng phạm; ngay như vợ chồng ăn 

nằm với nhau cũng phải có chừng mực, cũng như biết kiêng kỵ để khỏi 

đến nỗi bị mất mạng oan uổng! Nếu không, người cực tốt cũng vẫn có 

thể  chết  vì  chuyện  này.  Xúm  nhau  đổ  thừa  cho  số  mạng,  chẳng  biết  tự 

mình đã nộp mạng! 

Ông  còn  rất  trẻ  mà  đã  bị  bệnh,  hãy  nên  thường  đọc  sách  ấy,  cũng 

như  bảo  Đức  Chánh  thường  đọc.  Đôi  bên  răn  nhắc  lẫn  nhau,  ngõ  hầu 

những  đứa  con  đã  sanh  như  Quân  Tốn  v.v…  đều  được  mũm  mĩm, 

trưởng  thành,  tánh  tình  hiền  thiện,  vợ  chồng  ông  sống  hạnh  phúc  đến 

già, cùng sanh Tây Phương. 

Nói tới chuyện làm quan lớn hay làm giáo viên có chức vụ cao, mà 

nếu có thể thay đổi phong tục, dẫn dắt dân hướng đến chỗ nhân từ, sống 

lâu theo đúng lẽ thánh hiền, cố nhiên là điều vinh hạnh. Chứ nếu chỉ có 

thể  giúp  cho  những  chuyện  phế  kinh  điển,  phế  hiếu,  phế  luân  thường 

35  Chữ  “tiểu  thuyết”  ở  đây  nhằm  chỉ  những  thứ  tiểu  thuyết  bị  coi  là  “dâm  thư”  do 

khơi  gợi  tình  yêu  trai  gái  suồng  sã  như  Tây  Sương  Ký,  Kim  Bình  Mai,  Hồng  Lâu 

Mộng v.v…

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 57 of 315

v.v… thì địa vị càng lớn, tội nghiệp càng sâu, nhục nhã khôn cùng! Nếu 

ông  vẫn  coi  chuyện  bị  [kẻ  khác]  đối  xử  lạnh  nhạt  là  khổ  thì  ông  sẽ  trở 

thành một kẻ chẳng biết tốt - xấu! 

Ông muốn mưu tính [có được địa vị quan lớn hay một chức vụ lớn 

trong  ngành  giáo  dục]  là  để  cầu  danh  hay  là  để  hành  đạo  vậy?  Nếu  để 

hành đạo thì hãy nên mưu tính, chứ để cầu danh thì đừng nên mưu toan! 

Do ông còn có cơm ăn, tổ phụ (ông nội) của ông là Hưng Toàn Công âm 

đức chẳng ít; há có nên vì cái danh xuông ấy mà chịu quỵ lụy kẻ khác, 

dẫu chẳng muốn gây nghiệp, há có được chăng? Ông hãy nên bỏ cái tâm 

ấy đi để sau này khỏi phải hối hận “cắn rốn không kịp”36. May là Đức 

Chánh hiền huệ, hãy nên bảo cô ta đọc kỹ Gia Ngôn Lục, Khuê Phạm, 

Lịch Sử [Cảm Ứng] Thống Kỷ, để trở thành bậc thầy khuôn mẫu cho nữ 

giới, mà con cái sanh ra sẽ đều thành hiền nhân, thiện nhân, may mắn chi 

hơn? 

Gia cảnh ông khá dư dả, hãy nên in Lịch Sử Thống Kỷ bao nhiêu đó 

bộ để tặng cho đất Xuyên (Tứ Xuyên), ngõ hầu những tay hào kiệt dấy 

lên sau này đều biết “nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi cũng là nhiệm 

vụ trọng yếu khiến cho đời yên dân lành”. Nếu muốn in, hãy tiếp xúc với 

ông X… Mấy chục năm qua, Quang gởi cho Tứ Xuyên các thứ sách thật 

nhiều. Một là vì đất Xuyên quá xa, cũng như do thầy tôi xuất gia tại núi 

Nga Mi. 

 “Tinh tinh”  nghĩa là “tỉnh ngộ, hiểu rõ”, ông dùng chữ ấy sao được? 

Ăn nói vẫn là lời lẽ hồ đồ, lại tự xưng là “chừng mực, tinh tinh đến cùng 

cực!” Dùng chữ hãy nên lưu tâm! Nói chung, ông đã quy y Phật pháp, ắt 

phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, 

đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành. Lại còn phải thật vì sanh 

tử, phát Bồ Đề tâm, dùng tín nguyện sâu trì danh hiệu Phật, quyết định 

cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Dùng những điều ấy để tự hành, 

lại  còn  dạy  người,  sẽ  là  đệ  tử  thật  sự  của  đức  Phật,  đáng  gọi  “chẳng 

khiến  đấng  sanh  ra  ta  phải  hổ  thẹn!”  Nguyện  ông  và  Đức  Chánh  đều 

cùng cố gắng thì may mắn lắm thay! 

506. Thư trả lời cư sĩ Ôn Quang Hy (thư thứ bảy) 

Tánh tình ông đúng là hệt như trẻ nít. Lần trước tôi đã gởi cho ông 

một bức thư dài vì sợ ông ham danh sẽ gia nhập quân đội hay tham dự 

36 Nguyên văn: “Phệ tễ bất cập” vốn là một thành ngữ ngụ ý: Giống như con thú tự 

mình cắn rốn lôi ruột ra, có hối hận cũng đã muộn rồi! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 58 of 315

chánh trường. [Trong lá thư ấy] đã cực lực bày tỏ lẽ lợi - hại, sao không 

lấy những lời bàn luận ấy để định hướng cho tương lai? Ông lại hận vì 

[tôi]  bế  quan  nên  chẳng  thể  chỉ  dạy  trọn  khắp,  lại  than  “mờ  mịt  không 

chỗ  nương  theo!”  Nếu  ông  nghe  lời  tôi,  sao  lại  “mờ  mịt  không  chỗ 

nương theo” cho được? Ông không nghe lời tôi thì sẽ mờ mịt không chỗ 

nương theo cho đến tận sau khi đã nhắm mắt. 

Gia cảnh ông may mắn không thiếu hụt, lẽ ra hãy nên trong lúc này 

càng thêm gắng sức tu trì nhằm mong khỏi bị mắc họa, lại cứ muốn đâm 

đầu  vào  hang  họa  để  được  cái  hư  danh  chẳng  đáng  một  tiếng  than  ư? 

Chẳng tính tới cái họa cùng cực là “đời đời kiếp kiếp vĩnh viễn đọa trong 

ác đạo”; bệnh cuồng của ông có thể nói là cực cuồng! 

Gia Ngôn Lục, Văn Sao chẳng phải là khai thị ư? Những sách trước 

kia và những cuốn sách rút gọn v.v… chẳng phải là khai thị ư? Nếu như 

ý ông, dẫu có bao nhiêu sách vở đến nỗi phải dùng lừa, lạc đà để chở tới 

chắc cũng chẳng vừa ý ông. Ông thật đúng là kẻ đáng thương! Xin hãy 

nhất tâm trì chú Đại Bi và danh hiệu Quán Âm để khỏi mắc phải các họa 

hoạn. 

Gần  đây,  ở  đất  Tô  có  mấy  vị  thiện  nhân  dạy  người  khác  niệm  Ma 

Lợi Chi Thiên Chú để bảo vệ chính mình lẫn gia đình, cầu thái bình. Họ 

đã in mười vạn tờ, tặng cho mỗi gia đình ở nơi đây một tờ, tặng cho mỗi 

cơ  quan  từ  thiện  các  nơi  khác  mỗi  nơi  chừng  đó  tờ,  mong  [những  nơi 

ấy] sẽ phân phát giùm, lại còn in thêm nữa. Lời Bạt [trong tờ chú ấy] do 

Quang  sửa  chữa  giùm  cho  họ.  Họ  muốn  Quang  ký  tên  cho  người  khác 

trông thấy sẽ tin tưởng; vì thế, tôi thuận theo ý họ mà ký vào. 

Họ lại mời hai mươi người lành nhưng nghèo khổ thiếu cơm ăn đến 

hội từ thiện của họ để niệm chú ấy trong một trăm ngày, mỗi ngày cung 

cấp thức ăn và trả tiền tụng chú để họ có cái nuôi nấng gia đình. [Việc 

này] đáng gọi là một hành động trọn đủ nhiều điều tốt đẹp. Đang trong 

cơn đại kiếp mênh mông này, chẳng phát tâm lợi người lợi vật một phen 

thì  khi  ngọc  lẫn  đá  đều  cháy,  há  chẳng  đành  than  xuông  khi  xưa  đã  lỡ 

làng ư? Nay gởi cho ông ba tờ, xin hãy niệm kèm thêm, ắt sẽ có cảm ứng 

chẳng thể nghĩ bàn! 

Trong  thư,  ông  thường  than  bận  rộn,  bận  rộn  vì  lẽ  gì  vậy?  Thật  sự 

là  bận  rộn  bởi  những  chuyện  vô  vị!  Từ  xa  mấy  ngàn  dặm  đến  đây  gặp 

Quang chỉ vì nghe danh, để rồi gặp xong một bữa bèn chẳng chịu ở lại 

nữa.  Những  điều  cực  chánh  yếu  trong  suốt  một  đời  Quang  và  đời  ông, 

Quang  đã  đều  chỉ  hết  cho  ông  rồi.  Ngoài  những  điều  ông  xin  hỏi  ra, 

[tôi còn giải đáp thêm bằng] một bức thư dài, nhưng ông vẫn như chưa 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 59 of 315

hề thấy một chữ nào mà cũng chẳng buồn nhắc tới. Lại cứ thường than 

thở  thiếu  duyên,  đúng  là  nực  cười  đến  cùng  cực!  Nếu  có  thể  chết  sạch 

lòng  [mong  ngóng,  khiêm  hư]  sát  đất,  y  theo  lời  tôi  thì  từ  đây  sẽ  được 

vui  sướng  vô  cùng.  Nếu  không,  sẽ  giống  như  gã  câm  nuốt  phải  Hoàng 

Liên37, chịu đắng nhưng chẳng thể nói được! Xin hãy sáng suốt suy xét, 

đây là lời dặn dò cuối cùng của Quang! 

507. Thư trả lời cư sĩ Ôn Quang Hy (thư thứ tám) 

Ông  vọng  tưởng  tơi  bời  mà  vẫn  gấp  muốn  được  nhất  tâm  bất  loạn, 

tâm ấy chính là cái gốc cho ma dựa. Vì thế, Quang nói:  “Pháp môn Tịnh 

 Độ  trọng  tại  tín  -  nguyện”.   Nếu  tín  -  nguyện  chân  thật,  thiết  tha,  dẫu 

chưa đắc nhất tâm vẫn có thể vãng sanh. Nếu không có tín - nguyện, dẫu 

đắc nhất tâm, vẫn chẳng thể cậy vào tự lực để liễu sanh thoát tử! Vì thế, 

chẳng khuyên ông miệt mài cầu nhất tâm. Do ông vọng tưởng tơi bời, hễ 

cầu nhất tâm, nhất định sẽ bị ma dựa! Ông chẳng xét hiểu ý Quang, bèn 

nghĩ là “mặc kệ, miễn sao thuận tiện thì thôi”. Những kẻ đối với chuyện 

trước mắt bèn tùy tiện, chắc chắn chẳng phải là người tín - nguyện chân 

thiết! Nếu tín - nguyện chân thiết, quyết chẳng đến nỗi hờ hững, tùy tiện, 

để rồi đều chẳng được vãng sanh. Lý vốn chẳng chướng, do ông coi vô 

lý là hợp lý nên tự sanh chướng ngại thì còn oán trách ai? 

Quán  Âm  Đại  Sĩ  chính  là  quá  khứ  cổ  Phật.  Nhà  khảo  chứng  tầm 

mắt nhỏ tí như hạt đậu nhưng cứ nói bừa đạo lý! Há ông chẳng từng đọc 

phẩm Phổ Môn trong quyển bảy kinh Pháp Hoa, chương Quán Âm Viên 

Thông trong quyển sáu kinh Lăng Nghiêm? Đọc hai kinh ấy sẽ bật cười 

trước  những  lời  lẽ  của  bọn  khảo  chứng.  Sách  [Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát] 

Bổn  Tích  [Cảm  Ứng]  Tụng  không  gì  chẳng  nói  rõ.  Chỉ  vì  ông  tâm  khí 

thô phù, trọn chưa hề hiểu rõ ngữ khí và ý nghĩa của đoạn văn trước lẫn 

đoạn văn sau, nên mới mờ mịt, không biết theo hướng nào! 

37 Hoàng Liên (Coptischinensis Franch) vốn là một loại dược thảo, phần làm thuốc 

chính là phần củ (thân ngầm) vị rất đắng, được tin là có tác dụng giáng hỏa, tiêu độc, 

thường dùng để chữa các chứng bệnh tiêu chảy, ói mửa, đau răng, tai có mủ v.v… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 60 of 315

Ba cô con gái của vua Diệu Trang38 là ngoa truyền. Cao Vương Kinh 

là ngụy kinh. Tụng kinh ấy thì vẫn có công đức chẳng ít, do [trong ấy] 

có thật nhiều danh hiệu Phật. Kinh này đã lưu truyền từ thời Lục Triều39. 

Người  thật  sự  thông  hiểu  Phật  pháp  chẳng  đề  xướng,  nhưng  muốn  cho 

tục nhân gieo thiện căn nên cũng chẳng ra sức ngăn trở. 

Ông thật đáng gọi là kẻ cuồng bậc nhất! Tâm vinh hoa trong cõi đời 

như sóng biển vỗ đập ào ào mà muốn ngay lập tức gió yên, sóng lặng, 

lắng trong, bất động. Tâm gấp muốn cầu được bất động chính là cái gốc 

của mọi sự đua nhau dấy động đấy! Lại như nồi đã sôi trào, cứ tận lực 

tăng thêm lửa mà mong cho nó chẳng trào sùng sục, há có được chăng? 

Quang nói với ông toàn là những chuyện “lặng gió, rút bớt củi”, nhưng 

ông chẳng xét kỹ, vẫn cho là khuấy sóng, sôi trào thêm, há chẳng đáng 

buồn  quá  đỗi  ư?  Ông  hãy  đọc  kỹ  Văn  Sao,  Gia  Ngôn  Lục,  ắt  sẽ  chẳng 

đến nỗi tự phụ bạc ông. Nếu không, đừng coi tôi là thầy, hãy bái vị cao 

minh [nào khác làm thầy], Quang cũng chẳng hỏi đến ông nữa! 

508. Thư trả lời cư sĩ Ôn Quang Hy (thư thứ chín) 

Lá thư dài đã nhận được. Do ông nói sẽ đi ngay, tôi tính gởi thư sang 

cho  Đức  Chánh  ở  Trùng  Khánh,  nên  trả  lời  chậm  trễ.  Hôm  qua  nhận 

38 Dân gian Trung Hoa thường truyền tụng xưa kia tại Trung Hoa có vua Diệu Trang 

(nhưng không hề nói rõ vua Diệu Trang sống vào thời đại nào) có ba cô con gái. Hai 

người con đầu xa hoa, tham lam quyền thế, vật chất, tìm mọi cách lấy lòng cha, gièm 

xiểm người em út. Người con gái thứ ba tên là Diệu Thiện hâm mộ Phật pháp, nhạt 

mùi danh lợi, trốn hoàng cung đi tu, về sau chứng quả, trở thành Quán Thế Âm Bồ 

Tát.  Thậm  chí  để  giải  thích  hình  tượng  Thiên  Thủ  Thiên  Nhãn  của  đức  Quán  Âm, 

có nơi còn vẽ rắn thêm chân như sau: Do làm nhiều chuyện ác, đốt chùa, đuổi Tăng, 

vua Diệu Trang bị đọa địa ngục. Để cứu cha, Diệu Thiện xuống địa ngục, quỷ sứ đòi 

chuộc mạng, Diệu Thiện phải cắt một cánh tay biếu cho quỷ sứ ăn. Khi trở về dương 

gian, do cảm mộ tấm lòng từ bi của Diệu Thiện và thấy Ngài mất một cánh tay, dân 

chúng đã tự động dùng ngọc, đá, vàng, bạc làm thành cánh tay biếu tặng Ngài. Do 

mạnh ai nấy phát tâm nên dân chúng đã đúc ra 999 cánh tay. Không thể phụ lòng tốt 

của người khác, Diệu Thiện phải tiếp nhận tất cả. Do vậy Bồ Tát có đến một ngàn 

cánh tay! 

39 Lục Triều có hai cách hiểu: 

1) Sáu triều đại ở phương Nam tức Đông Ngô, Đông Tấn, Nam Tề, Lương, Trần đều 

đóng đô tại Kiến Khang Nam Kinh nên sử thường gọi là Nam Triều Lục Triều. 

2) Sáu triều đại ở phương Bắc là Tào Ngụy, Tây Tấn, Bắc Ngụy, Bắc Tề, Tây Châu, 

Tùy đều ở phương Bắc nên sử gọi là Bắc Triều Lục Triều. 

Dù hiểu theo cách nào thì kinh Cao Vương cũng xuất hiện trễ nhất vào thời Trần - 

Tùy, tức khoảng năm 581. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 61 of 315

được thư ông, biết ông vẫn chưa trở về Tứ Xuyên, nên tôi nói đại lược. 

Sát kiếp hiện thời có thể nói là “từ xưa đến nay chưa hề có!” Đang trong 

lúc thế đạo nhân tâm chìm đắm đến cùng cực này, làm dân đen cố nhiên 

là  khổ,  nhưng  nỗi  khổ  của  trưởng  quan  còn  sâu  đậm  hơn  trăm  họ  gấp 

hằng hà sa lần! Cha ông là Hoàn Quân Ông có tầm nhìn gần giống như 

ông,  đều  chưa  thấy  thấu  suốt!  Quân  nhân  hiện  thời  nói  chung  phải  chú 

trọng  thắng  địch,  từ  sáng  đến  tối  luôn  suy  nghĩ  cách  đánh  thắng  địch. 

Ông muốn đắc nhất tâm, thấy được hảo tướng ngay mà vẫn còn có thứ 

vọng tưởng ấy. May mà ông được Quang nói toạc ra. Nếu không, chắc 

chắn bị ma dựa! 

Ước  theo  thân  phận  ông  để  luận,  hãy  nên  giữ  vững  lòng  chí  thành, 

cung kính, lễ niệm là được rồi, đừng miệt mài cầu tương ứng thì sẽ có 

ích, không bị tổn hại. Nếu không, sẽ nguy hiểm hơn vào vực sâu, bước 

trên băng mỏng đấy! Ông nói: “Làm sĩ quan thì người khác chẳng dám 

khinh  khi!”  Hãy  thử  nghĩ  xem  quỷ  có  dám  khinh  ông  hay  chăng?  Đã 

làm sĩ quan, há chẳng thể không chú trọng giết địch? Nếu giết cho đúng 

thì vẫn còn chưa đến nỗi bị trời phạt rành rành. Nếu không, sẽ như Bào 

Siêu40 ở quý tỉnh, Quách Tử Mỹ ở Hồ Nam, chẳng đáng thương xót lắm 

ư? Đầu đời Tống, Tào Bân41 làm nguyên soái, chẳng giết lầm một ai, nên 

[con  cháu]  mấy  đời  sang  quý,  vinh  hiển.  Tào  Hàn  là  phó  soái  của  Tào 

Bân, do Giang Châu đã lâu chưa chịu hàng bèn tàn sát cả thành. Không 

lâu sau, thân chết, con cháu tuyệt diệt, còn nhiều lần mang thân lợn  (vào 

40 Bào Siêu (1828-1886), tự Xuân Đình người xứ An Bình, tỉnh Tứ Xuyên, là một 

danh  tướng  có  công  bình  định  loạn  Thái  Bình  Thiên  Quốc,  nhưng  không  biết  chữ, 

là một hung thần đối với quân Thái Bình Thiên Quốc, từng được thăng tới chức Đề 

Đốc tỉnh Chiết Giang. Tục truyền có lần đánh nhau với quân Thái Bình Thiên Quốc, 

ông ta bị giặc vây hãm không cách nào phá vòng vây được, phải viết thư cầu cứu, 

nhưng không biết chữ, đành viết một chữ Bào, vẽ vòng tròn khoanh lại, giao thư cho 

người  chuyển  cho  Tăng  Quốc  Phiên.  Nhận  thư,  Tăng  Quốc  Phiên  mở  ra  đọc,  cười 

lớn, biết ngay là Bào Siêu đang bị vây hãm, bèn phái quân đến cứu. 

41 Tào Bân (931-999) tự Quốc Hoa, người huyện Linh Thọ, Chân Định, là một đại 

tướng sống vào đầu thời Bắc Tống. Do có công đánh bại Khiết Đan và diệt nhà Bắc 

Hán,  được  thăng  tới  chức  Khu  Mật  Trực  Chỉ,  rồi  do  diệt  được  nhà  Hậu  Thục  nên 

được thăng lên chức Đô Giám. Trong những cuộc chinh phạt dẹp tan các vương triều 

đối  lập  với  nhà  Tống,  ông  giữ  quân  lệnh  rất  ngặt,  nghiêm  cấm  binh  sĩ  không  được 

lạm sát dân chúng vô tội, không được gian dâm, cướp bóc bừa bãi khi chiếm được 

thành. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 62 of 315

 thời  Vạn  Lịch  nhà  Minh,  ông  ta  từng  báo  mộng  cho  Lưu  Ngọc  Thụ42)  bị  người 

khác mổ xẻ. Những con vật nay làm thức ăn cho người khác, phần nhiều 

là do những đại nhân vật giống như vậy biến thành, há nên hâm mộ sự 

hống hách một thời ư? 

Nếu  chủ  soái  có  lòng  nhân  như  Tào  Bân,  chính  mình  đã  biết  nhân 

quả  Phật  pháp,  hễ  gia  nhập  quân  đội,  chánh  trường  sẽ  có  thể  trừ  bạo 

an dân, ngõ hầu đối với mình và đối với dân đều có công. Nếu nay coi 

mạng người như cỏ rác, binh sĩ lại không có kỷ luật, đến đâu cũng đều 

cướp  bóc,  gian  dâm;  ông  đã  bị  người  khác  khống  chế,  há  chẳng  thể 

không  tận  hết  chức  trách  ư?  Hễ  tận  hết  chức  trách  thì  chẳng  thể  thuận 

theo lòng mình nghĩ mà phải hoàn toàn tuân theo mạng lệnh của người 

khác.  Như  vậy  thì  tuy  có  thể  làm  cho  dân  quê  kính  sợ,  nhưng  tôi  trộm 

sợ  quỷ  thần  chẳng  kính  sợ,  sẽ  muốn  giáng  họa,  đến  nỗi  chính  mình  và 

người thân đều bị tổn hại đấy! 

Cha ông tuy là một thiện nhân, nhưng tâm chuộng thể diện quá lớn, 

vì  thế  đang  trong  đời  loạn  này  vẫn  gấp  muốn  xây  dựng  từ  đường.  Thử 

nghĩ: Người nghèo khổ không có từ đường mà vẫn làm người được, cần 

gì cứ phải kiếm một chức quan trong đời loạn, dựng ngay từ đường ư? 

42 Tào Hàn (924-992): Thoạt đầu phục vụ dưới trướng Châu Thế Tông (Sài Vinh), 

từng theo Thế Tông đánh Cao Bình và Ngõa Kiều Quan. Khi Triệu Khuông Dẫn tạo 

binh biến, cướp ngôi của ấu chúa nhà Châu, lập ra nhà Tống, ông ta liền theo Tống, 

từng tham dự nhiều trận đánh. Trong khi theo Tống Thái Tổ diệt Nam Đường, vây 

thành  Giang  Châu  (nay  là  huyện  Cửu  Giang,  tỉnh  Giang  Tô),  ông  ta  đã  tàn  sát  cả 

thành.  Năm  979,  lại  tùng  chinh  diệt  Bắc  Hán,  đánh  Khiết  Đan,  lập  rất  nhiều  chiến 

công.  Do  sát  nghiệp  quá  nặng,  con  cháu  ông  ta  hoặc  chết  yểu,  hoặc  phá  tan  gia 

nghiệp,  sống  lang  thang,  vất  vưởng,  rất  khổ  sở.  Đến  thời  Vạn  Lịch  nhà  Minh,  Lưu 

Tích  Nguyên  (tự  Ngọc  Thụ),  vốn  là  người  Tô  Châu,  làm  Chủ  Khảo  khoa  thi  năm 

Nhâm Tý (1612) ở Quý Châu. Khi chấm thi xong, trở về quê, thuyền đi ngang một 

bến sông, chợt mộng thấy một người mặt mũi dài sọc đến thưa: “Tôi là tướng quân 

Tào Hàn triều Tống. Vào thời Đường làm thương nhân, từng đi qua một ngôi chùa 

thấy  pháp  sư  giảng  kinh,  phát  tâm  thiết  trai  cúng  dường,  nghe  kinh  nửa  ngày.  Do 

thiện nhân ấy, từng làm những chức quan nhỏ mấy đời. Đến triều Tống làm Tướng 

Quân,  tức  là  Tào  Hàn,  do  vì  đánh  thành  Giang  Châu  đã  lâu  không  được,  khi  phá 

được thành liền tức giận tàn sát cả thành. Do sát nghiệp ấy, đời đời làm lợn. Khi sanh 

trong nhà một tá điền của Ngài, từng được Ngài cứu sống. Ở chỗ Ngài dừng thuyền 

đây, con lợn bị giết đầu tiên vào sáng mai, chính là tôi, có duyên gặp gỡ Ngài, xin 

xót  thương  phát  tâm  từ  bi  cứu  mạng  cho  tôi!”  Lưu  Tích  Nguyên  tỉnh  giấc  bèn  lên 

bờ, quả nhiên thấy có một lò mổ gần đấy. Đồ tể khiêng ra một con lợn đang kêu ầm 

ĩ, Tích Nguyên bèn bỏ tiền ra mua, chở về Tô Châu, thả trong khu vườn phóng sanh 

của một ngôi chùa ở ngoài cửa Xương Môn. Hễ ai hô “Tào Hàn!” lợn liền cúi đầu, 

ngoắt đuôi tỏ vẻ mừng rỡ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 63 of 315

Ông  nghe  theo  hay  không,  Quang  chẳng  cản  ông;  chỉ  không  thể  chẳng 

thuật  lợi  -  hại  cùng  ông!  Nếu  ông  biết  điều  này  thì  ở  trong  cả  hai  giới 

quân sự lẫn chánh khách cũng đều rất có ích, chứ không phải là những 

lời nói thừa thãi vô dụng! 

Ông không hiểu chuyện quá sức, Quang quở trách ông vẫn là vì ông 

không  hiểu  rõ  cho  nên  chỉ  dạy  ông.  Lời  lẽ  chẳng  thống  thiết  sẽ  không 

thể  động  tâm  ông  được!  Ông  lại  tưởng  là  tôi  giận  dữ  bèn  hai  lần  dùng 

chữ  “vạn tử”  (đáng chết vạn lần), ba lượt dùng chữ  “vạn vọng vật giới 

 ý”  (muôn vàn mong mỏi đừng để ý). Vậy là ông nghĩ tôi là hạng sân độc 

không thể hình dung được, là hạng người bỉ ổi, thô ác, hung tợn chẳng 

đáng tiếp xúc. Sao chẳng biết sự vụ đến mức như thế? Không có chuyện 

gì chớ nên gởi thư đến nữa! 

509. Thư trả lời cư sĩ Ôn Quang Hy (thư thứ mười) 

Sao  ông  không  biết  sự  vụ  đến  mức  như  thế.  Quang  là  hạng  người 

nào mà có thể sánh bàn với Liên Trì đại sư? Ông nói lời ấy nhằm tâng 

bốc Quang, chẳng biết là đã hủy báng Quang vậy! Từ nay về sau đừng 

dùng  [lời  lẽ]  “đem  phàm  lạm  thánh”  để  tâng  bốc  tôi  như  thế  nữa!  Tôi 

thấy lời ấy như bị đánh, như bị nhạo báng, hổ thẹn khôn ngằn! 

1)   “Tâm  thanh,  trăng  hiện” ,  há  nên  bàn  luận  theo  kiểu  chấp  chết 

cứng?  Cần  biết  rằng:  Phàm  phu  có  sự  trong  lặng  hiển  hiện  của  phàm 

phu, Thanh Văn có sự trong lặng hiển hiện của Thanh Văn, Bồ Tát có sự 

trong lặng hiển hiện của Bồ Tát; chỉ có thành Phật mới có thể đạt tới sự 

trong  lặng  hiển  hiện  rốt  ráo.  Nếu  nói  đúng  như  pháp  thì  trong  hết  thảy 

những  địa  vị  khác  đều  chẳng  phải  là  trong  lặng  hiển  hiện,  chỉ  có  Phật 

mới là trong lặng hiển hiện. [Do vậy, ông cho rằng] lời đại sư Liên Trì 

trở  thành  sai  ngoa,  chẳng  biết  chính  mình  hoàn  toàn  chưa  mở  được 

chánh  nhãn  nên  mới  có  thứ  lập  luận  mù  quáng  ấy!  Sao  lại  khổ  sở  như 

thế? 

Sự trong lặng hiển hiện của phàm phu là sự trong lặng hiển hiện do 

quán hạnh. Thanh Văn đoạn Kiến Hoặc, Tư Hoặc chính là sự trong lặng 

hiển hiện thuộc về địa vị Tương Tự. Bồ Tát thuộc địa vị Nội Phàm, [tức 

là những địa vị] từ Sơ Tín đến Thất Tín cũng giống như Thanh Văn. Bát, 

Cửu, Thập Tín phá Trần Sa, chứng Pháp Không, há nên nói là “phá Pháp 

Không”? Sơ Trụ liền phá Vô Minh, chứng Pháp Thân. Đây chính là địa 

vị  đầu  tiên  của  bậc  Phần  Chứng.  Cho  đến  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập 

Hồi  Hướng,  Đẳng  Giác   (Đẳng  Giác  là  địa  vị  cuối  cùng  thuộc  Phần  Chứng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 64 of 315

 Trong  các  địa  vị  thuộc  Phần  Chứng,  phàm  những  gì  Phật  chứng  được,  họ  đều 

 chứng, nhưng chưa chứng được viên mãn rốt ráo). Bốn mươi mốt địa vị chính 

là sự trong lặng hiển hiện nơi Phần Chứng; chỉ có Phật mới là trong lặng 

hiển hiện rốt ráo. 

Hơn  nữa,  ngay  trong  một  địa  vị  còn  có  vô  lượng  vô  biên  [tầng  cấp 

chứng  ngộ]  sâu  -  cạn  bất  đồng.  Ví  như  người  nước  ngoài  đến  Trung 

Quốc,  vừa  đến  biên  giới  Trung  Quốc  liền  có  thể  nói  là  “đã  đến  Trung 

Quốc”, nhưng từ đấy vẫn còn có đường dài mấy ngàn dặm mới tới được 

kinh đô Trung Quốc. Ý ông cho rằng: “Đã đến rồi thì không cần bàn đến 

đường đi nữa; đã chưa đắc đạo mà nói sự hiển hiện trong lặng thì thành 

sai ngoa, trái nghịch với sự tướng cậy vào Phật từ lực đới nghiệp vãng 

sanh”. Lỗi ấy là do ông thích xưng là bậc thông gia, chứ không phải vì 

Liên Trì đại sư nói lời chẳng thích đáng! Từ nay về sau, hãy nên sốt sắng 

niệm Phật, bớt nói lời phô trương! Nếu vẫn [dùng lời lẽ] đem phàm lạm 

thánh tâng bốc Quang như thế tức là khiến cho thiên hạ hậu thế thóa mạ 

Quang! Sao lại khổ sở làm những chuyện tổn hại vô ích như thế? 

2) Lời của Liên Trì đại sư là lời viên dung vô ngại. Nếu [là người] 

căn cơ sâu, y theo đó tu trì sẽ có đại lợi ích. Nếu căn cơ nông cạn, hoặc 

mắc khuyết điểm chấp Lý phế Sự, chỉ nên chiếu theo sự tướng chí thành 

trì danh thì mới là ổn thỏa. Thuyết “Lý nhất tâm” do không làm được, có 

nói cũng vô ích; chỉ không đề xướng là được rồi, [chứ thốt ra] hai chữ 

“bài  xích”  chẳng  phải  là  ăn  nói  vớ  vẩn  hay  sao?  “Tâm  này  làm  Phật, 

 tâm này là Phật”.  Nếu chẳng làm Phật mà nói  “tâm này là Phật”  thì có 

thể  bài  xích  được.  Nếu  niệm  Phật  mà  nói   “tâm  này  là  Phật”   thì  đấy 

chính là căn bản để khuyên người, há nên lẫn lộn thốt lời bài xích! Nếu 

bài xích sẽ trở thành tà kiến, tội cực nặng! Phàm quán tưởng hay trì danh 

đều gọi là  “làm Phật”.  

3)  Lời  ấy  của  Liên  Trì  đại  sư  dành  cho  kẻ  chuyên  chí  quán  tưởng. 

Ông đem cái tâm suy tưởng tán loạn của ông để so đo, nên trở thành lời 

lẽ chẳng biết thân phận! Phàm phu tâm như khỉ - vượn, chẳng thể định 

được  trong  khoảnh  khắc  nào,  há  có  thể  tưởng  tướng  nào  sẽ  thấy  được 

tướng ấy ư? Nếu thâm tâm quán tưởng, quán cái này lại thấy cái kia, tức 

là không tương ứng. Vì thế gọi là tà, là chẳng tương ứng! Ông lại cho là 

ma  thì  là  đã  sai  quá  rồi!  Nhưng  nếu  chẳng  tương  ứng  mà  chẳng  nhận 

biết thì lâu ngày chắc sẽ có ma sự! 

4) Ông thật sự là một gã hồ đồ chẳng biết trời cao đất dầy nên mới 

dám  dẫn  chuyện  Thiện  Đạo  đại  sư  xả  thân  để  làm  tiền  lệ.  Ngài  Thiện 

Đạo niệm Phật miệng tỏa quang minh, chính là bậc thánh nhân đại thần 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 65 of 315

thông. Lâm chung, Ngài trèo lên cây liễu nói kệ, nhảy xuống bèn đứng 

qua đời, ông ngỡ là Ngài từ trên cây té xuống chết! Ông đúng là tội lỗi, 

mắt quáng mà chuyên thích nói lời lẽ mù quáng. Ông muốn xả thân sẽ 

thành con quỷ chết oan, mong sanh Tây Phương thì có mộng cũng chẳng 

mơ  được  đâu!  Trong  những  truyện  ký  về  Thiện  Đạo  đại  sư,  đôi  khi  có 

những chỗ lời văn chưa thể hiện rõ ý nghĩa mầu nhiệm này cho nên ông 

tưởng là Ngài xả thân mà chết! 

Ông từng thấy chuyện của Châu Tiến Sĩ trong Kim Cang Kinh Cảm 

Ứng43 hay chưa? [Ông Châu] nghe bốn câu kệ của kinh Kim Cang sanh 

lòng hoan hỷ; chẳng lâu sau mộng thấy theo năm kẻ [tội nhân] nọ ngồi 

xe  đến  một  nhà.  Năm  người  đều  uống  canh,  ông  ta  muốn  uống,  nhưng 

người dẫn ông ta đi (tức gã quỷ sứ áp giải tội nhân) không cho uống, liền 

tỉnh giấc. Trong tâm hết sức lạ lùng, tìm đến nhà ấy, họ nói có sáu con 

chó  vừa  mới  sanh,  một  con  chết  ngay.  Do  vậy,  ông  ta  chuyên  trì  kinh 

Kim  Cang,  đến  năm  tám  mươi  chín  tuổi  trèo  lên  cây  nói  kệ,  rồi  buông 

mình xuống, đứng yên qua đời. Trong đời này, người ấy [đáng lẽ] biến 

thành chó, nhưng do mấy chục năm trì kinh Kim Cang nên vẫn có thể từ 

trên cao nhảy xuống qua đời như thế; huống hồ Thiện Đạo đại sư là bậc 

đại  thánh  nhân  thần  thông  mầu  nhiệm  khôn  lường  ư?  Ông  tưởng  là  xả 

thân, đáng thương lắm thay! Điều này cũng là cùng một tri kiến với kẻ 

ngu, thấy Phật nhập Niết Bàn bèn bảo là “Phật chết”. 

5) Ông vọng tưởng tột cùng, so với sóng cuộn trong biển cả còn sôi 

sục hơn rất nhiều. Chỉ nên tự lượng thân phận của chính mình để hành, 

nào sợ kẻ khác chê cười! Nếu ông trở về nhà ở Thành Đô, hãy nên đem 

tâm  tướng  ấy  khuyên  cha  ông  là  Hoàn  Quân  Ông  hãy  thong  dong  đôi 

chút  để  đôi  bên  đều  được  thành  tựu.  Nếu  ông  tinh  thành  niệm  Phật  thì 

quyến  thuộc  cũng  sẽ  có  dịp  chuyển  biến.  Ông  nội  ông  là  Hưng  Toàn 

Ông còn để lại gia nghiệp, mà ông vẫn nói “khổ sở chẳng thể chịu đựng 

được!”  Nếu  ông  vốn  là  gã  nghèo  cùng,  chắc  sẽ  chẳng  còn  muốn  làm 

người nữa ư? 

Nay  ông  cực  lực  muốn  chống  đỡ  thể  diện  xuông,  chính  mình  lại 

hoàn  toàn  khởi  lên  những  vọng  tưởng  chẳng  dựa  theo  đạo  lý  ấy.  Vọng 

tưởng ấy có thể làm rạng mày nở mặt tổ tông, trọn hết phận con, báo đáp 

bà nội kế là Sài lão thái phu nhân, trọn hết trách nhiệm của một tín đồ 

43 Tác phẩm này có tên là Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh Cảm Ứng 

Truyện, không rõ tác giả, được đánh số 1632 trong Tục Tạng Kinh, ghi chép truyện 

của bốn mươi người do trì kinh Kim Cang được cảm ứng, khởi đầu bằng Diễm Pháp 

Sư, kết thúc bằng truyện của Lục Ông. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 66 of 315

Phật giáo hay không? Đã biết cảm kích ơn người dẫn dắt nhập đạo, sao 

chính mình lại làm những chuyện phụ bạc ơn của khắp mọi người thân 

lẫn ân Phật? Từ nay về sau, ông chỉ nên đọc Văn Sao, đừng gởi thư tới 

nữa. Tôi quả thật chẳng có tinh thần để thù tiếp những lời lẽ ma mị của 

ông! 

510. Thư trả lời cư sĩ Ôn Quang Hy (thư thứ mười một) 

Nhận  được  thư  và  khoản  tiền  gởi  đến.  Đọc  thư  ông,  biết  ông  cảnh 

ngộ khốn cùng, biết ông chẳng giữ yên bổn phận. Ông tiền bạc không dư 

dả,  há  nên  vẫn  ương  ngạnh  giữ  thể  diện  đối  với  Quang?  Quân  tử  hành 

xử theo đúng địa vị, hễ nghèo cùng thì chẳng lấy tiền tài làm lễ; huống 

hồ  đối  với  vị  thầy  chính  mình  đã  coi  như  cha  như  mẹ  ư?  Do  vậy,  biết 

ông một mực luôn mang thứ tình kiến này: “Do không chống giữ được 

thể diện, bèn muốn tìm cái chết!” Ông chẳng biết đã mang thứ tâm hạnh 

ấy, hễ chết rồi thì so với việc bị mất thể diện sẽ còn khó chịu đựng hơn 

vô lượng vô biên hằng hà sa lần! 

Trước  đây,  ông  từng  nói  Trùng  Khánh  Phật  Học  Xã  khá  chuộng 

Mật Tông, ông muốn lập một cơ sở khác chuyên tu Tịnh Độ. Đấy cũng 

là lời nói chẳng biết giữ yên bổn phận! Phàm tạo dựng cơ sở, điều thứ 

nhất là phải được mọi người tin phục. Điều thứ hai là phải có tiền để ứng 

ra.  Tuy  quyên  mộ  mọi  người,  nhưng  chính  mình  vẫn  phải  bỏ  ra  trước. 

Trong hai điều này, ông chẳng có được một điều nào! Há nên khởi lên 

những thứ suy tính vượt phận ấy ư? 

Trong  nhà  đã  có  cơm  ăn,  chẳng  cần  phải  mong  phát  tài  nứt  đố  đổ 

vách  nữa!  Đối  với  hai  giới  quân  sự  và  chánh  khách  hiện  thời,  nếu  ông 

chẳng quan tâm đến đầu mặt44 trong đời sau thì cứ gia nhập cũng chẳng 

sao.  Nếu  vẫn  lo  đến  đầu  mặt  đời  sau  thì  đừng  gia  nhập  sẽ  là  kế  sách 

tối thượng thượng. Hãy nên bảo cặn kẽ với Đức Chánh Kê thị45 buông 

xuống tập khí phú quý, kiêu căng, xa xỉ, hãy ăn mặc, trang sức như phụ 

nữ nông dân chốn làng quê, cùng với bà ta trở về gia đình ở Thành Đô, 

nghiêm túc giữ gìn sản nghiệp của tổ phụ. Đấy sẽ là biện pháp rốt ráo ổn 

thỏa, thích đáng nhất. Những điều khác trước đây tôi đã đều nói qua, nên 

44 Do Trung Hoa thời đó loạn lạc đến cùng cực, quân phiệt chiếm lãnh các tỉnh, tự 

xưng  hùng  xưng  bá,  liên  tục  đánh  phá,  triệt  hạ  lẫn  nhau,  nếu  làm  quân  nhân  hay 

chánh khách thời đó sẽ tạo nghiệp rất lớn, đời sau sẽ bị đọa lạc trong tam đồ, sẽ thay 

đầu đổi mặt, làm ngạ quỷ, súc sanh hay đọa trong địa ngục. 

45 Vợ ông Ôn Quang Hy họ Kê, pháp danh là Đức Chánh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 67 of 315

không cần phải nhắc lại nữa! 

511. Thư trả lời cư sĩ Ôn Quang Hy (thư thứ mười hai) 

Đọc thư ông, khôn ngăn hoan hỷ! Bọn họ trong bảy ngày liền có thể 

vãng  sanh,  liền  có  thể  thành  Phật  thì  người  trong  khắp  cả  thế  gian  đều 

thành Phật. Chúng ta là nghiệp lực phàm phu, ắt sẽ có vô lượng vô biên 

Phật độ thoát, may mắn chi hơn? Nhưng chúng ta hãy giữ bổn phận ta, 

nhường cho bọn họ thành Phật độ thoát chúng ta, há chẳng phải là càng 

ổn thỏa hơn ư? Như bọn họ còn có nguy hiểm, chứ trong pháp môn này 

của  ta  trọn  chẳng  có  nguy  hiểm!  Nếu  nghe  bọn  họ  nói  thì  thật  bùi  tai, 

khôn  ngăn  nhiệt  tâm  dấy  lên.  Nếu  thành  thì  may  mắn,  nhưng  bại  sẽ 

thành quyến thuộc ma, thật khiến cho người ta nguội lạnh cõi lòng! 

Thần thông của gã X… đã hoàn toàn thất bại. Ngôn luận của gã X… 

và  gã  Y…  đều  đúng  là  vu  báng,  miệt  thị  thánh  hiền.  Bọn  họ  đã  thành 

Phật,  sao  lại  có  hiện  tượng  ấy?  Do  vậy  biết:  Bọn  họ  hoàn  toàn  chẳng 

khác gì lũ trẻ đầu đường xó chợ, nói chi có Phật tâm cho được? Những 

điều khác chẳng cần phải nhắc đến nữa! 

512. Thư trả lời cư sĩ Ôn Kê Đức Chánh

Chồng  bà  là  Đức  Trung  Ôn  Quang  Hy  nói:  “Bà  phát  tâm  cúng 

dường  tôi”,  tôi  sẽ  dùng  món  tiền  ấy  để  in  sách  lợi  người.  Bà  may  mắn 

được gả vào gia đình giàu có, trọn chẳng biết đến những nỗi khổ trong 

đời người, lại không có ai khuyên dạy, khai thị nên sống uổng một đời. 

Như vậy thì sau này làm sao thoát khỏi luân hồi lục đạo cho được? May 

sao chồng bà là Quang Hy hơi biết Phật pháp. Tuy bà chưa thể tin nhận 

ngay, nhưng đã dần dần được tiêm nhiễm, lâu dần sẽ có ngày thiện căn 

phát hiện. 

Bà nằm mộng thấy cảnh tượng kỳ quái liền sanh lòng sợ hãi, cầu xin 

tôi nói cách cứu vớt, che chở. Bà chẳng biết: So với tướng trạng luân hồi 

trong tam đồ lục đạo, tướng khổ ấy nhỏ nhoi chẳng thể nào thí dụ được! 

Sự khổ trong luân hồi giống như đại địa, còn nỗi khổ [bà cảm nhận trong 

giấc  mộng]  ấy  giống  như  vi  trần.  Chúng  sanh  tâm  lượng  hẹp  hòi  nên 

chỉ thấy được chuyện nhỏ nhoi, chẳng thể thấy được chuyện lớn lao. Bà 

sanh lòng sợ hãi nơi sự khổ nhỏ nhoi, cầu tôi nói pháp cứu khổ, sao lại 

trọn chẳng để ý tới nỗi khổ sanh tử lớn lao vậy? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 68 of 315

Nay tôi nói cho bà một pháp để cứu chung đại khổ lẫn tiểu khổ. Nếu 

bà có thể y theo lời tôi nói, chắc chắn trong hiện tại bà sẽ không gặp nỗi 

kinh sợ nhỏ nhoi ấy, tương lai nhất định thường an lạc. Pháp ấy ra sao? 

Chính là chí thành khẩn thiết niệm Phật và niệm danh hiệu Quán Âm Bồ 

Tát. Pháp tắc niệm như thế nào hãy nên hỏi Quang Hy. Chớ nên chỉ biết 

an vui, nhàn tản, bỏ uổng thời gian. 

Lại còn nghiêm túc trọn hết bổn phận của chính mình, nghĩa là “hiếu 

thuận với cha mẹ ruột, với bố mẹ chồng, hòa thuận với anh em trai, chị 

em gái, chị em dâu, vợ chồng kính trọng nhau như khách, khuyên nhau 

làm  lành,  nhắc  nhở  nhau  sửa  lỗi,  khéo  dạy  dỗ  con  cái,  đối  đãi  khoan 

dung với kẻ dưới”. Làm được như thế chính là hiền nhân! Lại còn kiêng 

giết, bảo vệ sanh mạng, niệm danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương; dẫu 

cho nỗi sợ hãi lớn lao là sanh tử cũng sẽ hoàn toàn tiêu diệt, huống hồ 

những nỗi sợ hãi nhỏ nhặt trong giấc ngủ mà chẳng lập tức ngưng mất 

ư? 

Tôi là phàm phu, nhưng lời này của tôi có thể khiến cho hết thảy mọi 

người siêu phàm nhập thánh. Bà hãy nên chí tâm tin nhận sẽ có lợi ích 

lớn lao. Sách Khuê Phạm đã hết, đợi khi nào có người sang Thượng Hải 

sẽ bảo họ thỉnh Nữ Tử Nhị Thập Tứ Hiếu (hai mươi bốn tấm gương hiếu 

nữ),  Nữ  Tứ  Thư46,  Liệt  Nữ  Truyện47  v.v…  gởi  tới  để  tặng  cho  những 

phụ nữ thông hiểu văn lý, biết luân thường. Lại còn có Đạt Sanh Thiên 

46 Nữ Tứ Thư là bốn bộ sách tương ứng với Tứ Thư của nam giới, gồm:

1)  Nữ  Giới  (răn  dạy  nữ  nhân)  do  nữ  sử  gia  Ban  Chiêu  soạn  dưới  thời  Đông  Hán, 

giảng giải về Tam Tùng, Tứ Đức, cũng như những lời khuyên răn, trau giồi những 

phẩm đức của phụ nữ như kính thuận, đạo làm vợ, hòa thuận, khiêm cung v.v… 

2)  Nội  Huấn  do  Nhân  Hiếu  Hoàng  Hậu  (vợ  vua  Minh  Thành  Tổ,  con  gái  Từ  Đạt) 

biên soạn vào năm Vĩnh Lạc thứ hai (1404), trích lục những giáo huấn của cổ nhân 

về phẩm đức của phụ nữ, chẳng hạn trau giồi đức hạnh, tu thân, thận trọng trong lời 

ăn tiếng nói, tiết kiệm, tích thiện, hướng lành v.v… 

3) Nữ Luận Ngữ do nữ học sĩ Tống Nhược Sân soạn vào thời Đường, mô phỏng theo 

văn phong Luận Ngữ, thác danh Tào đại gia (tức Ban Chiêu) v.v… ghi lại những lời 

vấn đáp giữa bà mẹ của quan Thái Thường Vĩ Trình thời Tiền Tần là Tống Thị đáp 

lời thưa hỏi của các bậc anh thư như Tào đại gia v.v… để thuyết minh về đức hạnh 

của nữ giới cũng như cách tu dưỡng các đức hạnh ấy. 

4) Nữ Phạm Tiệp Lục do bà Lưu Thị, mẹ nhà học giả Vương Tướng soạn vào cuối 

đời Minh, cũng nói về các phẩm đức của phụ nữ, đồng thời bao gồm những lời chú 

giải ngắn gọn các tác phẩm trước đó như Nữ Giới, Nội Huấn v.v… 

47  Liệt  Nữ  Truyện  do  Lưu  Hướng  soạn  vào  thời  Đông  Hán,  bao  gồm  những  tấm 

gương  trinh  liệt  của  nữ  giới.  Sách  gồm  bảy  quyển,  bao  gồm  105  tấm  gương,  được 

chia thành các tiểu loại như mẫu nghi, hiền minh, nhân trí, trinh thuận v.v… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 69 of 315

cũng sẽ gởi tới một hai gói. Đối với những chuyện trước khi sanh, trong 

khi sanh và sau khi sanh, sách này đều nói tường tận. Trong lời Tựa của 

Quang lại còn giảng rõ:  “Trong khi sanh nở, niệm danh hiệu Quán Thế 

 Âm Bồ Tát nhất định sẽ không bị sản nạn mà mẹ lẫn con đều được vẹn 

 toàn, gieo đại thiện căn”.  

Bà  hãy  nên  thường  đem  chuyện  niệm  Phật,  niệm  Quán  Thế  Âm  để 

giáo  hóa  hàng  phụ  nữ  quen  biết,  ngõ  hầu  ai  nấy  xoay  vần  khuyên  chỉ 

lẫn nhau thì sẽ có lợi ích lớn lao cho bà lẫn những người quen biết. Bà 

chớ nên gìn giữ mãi thói kiêu ngạo, lười nhác, thích làm chuyện vô ích 

như cờ bạc, la cà ngoạn cảnh, sẽ chẳng thể nào không đạt được lợi ích 

lớn lao! Đối với bệnh của Quân Tốn và hai cô con gái Quân Tĩnh, Cẩm 

Du, cũng có thể niệm Quán Thế Âm Bồ Tát để trị. Quán Thế Âm Bồ Tát 

không  ai  cầu  chẳng  được  ứng  nghiệm,  chỉ  sợ  con  người  chẳng  chí  tâm 

mà thôi! Xin hai vợ chồng bà khéo thấu hiểu lòng tôi thì may mắn lắm 

thay! 

513. Thư trả lời cư sĩ Giang Dịch Viên (thư thứ nhất) 

Nhận được thư, biết các hạ thường viết nhiều bài đề xướng sự lợi ích 

Tịnh Độ, vui mừng, an ủi tột bậc. Sẽ gởi cho Thượng Hải Tịnh Nghiệp 

Xã để họ đăng tải trong nguyệt san, ngõ hầu độc giả đều cùng sanh lòng 

tin. Ông nói khí lực, thể lực hết sức suy yếu, tợ hồ có lẽ nên chuyển lòng 

đau buồn thương xót thành niệm Phật cho mẹ để người mất lẫn kẻ còn 

đều được lợi ích lớn lao, cần gì cứ phải khăng khăng giữ lòng buồn đau, 

tiều tụy mới là hiếu! 

Ngày Hai Mươi Lăm tháng Ba, Quang đến chùa Thái Bình ở Thượng 

Hải.  Vào  ngày  Hai  Mươi  Sáu  thì  khoản  tiền  hai  trăm  đồng  từ  Nam 

Thông chuyển tới. Thoạt đầu do bận bịu đến nỗi quên báo cho Thư Cục, 

sau đấy bảo họ gởi chừng đó sách, chẳng biết họ đã gởi hay chưa? Nay 

lại  từ  Phổ  Đà  gởi  tới  cho  ông  một  gói  nữa,  xin  hãy  xem  qua.  Đợi  khi 

sách được in ra vào lần thứ hai, lần thứ ba, sẽ gởi thêm nữa. Một trăm 

đồng sẽ thỉnh được ba trăm bộ; dẫu các hạ không gởi tiền, Quang cũng 

cần  phải  gởi  ngần  ấy  bộ  để  mong  ai  nấy  đều  biết  đến  ân  đức  từ  bi  của 

Đại  Sĩ.  Hiện  thời  đã  có  người  đảm  nhiệm  in  đến  bảy  vạn  bộ.  Do  năm 

ngoái có chiến tranh, chưa đưa giấy ra khỏi núi được; năm nay lại bị hạn 

hán đến nỗi lần khân tới tháng Tư. 

Phật  Quang  Xã  được  các  hạ  đề  xướng  nào  có  thiếu  sót  gì  mà  cần 

Quang phải góp lời. Người tu Tịnh nghiệp chớ nên dính vào chút điểm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 70 of 315

xảo thuật nào. Nếu vẫn thích những chuyện kỳ lạ, không ưa chuyện bình 

thường,  ắt  sẽ  biến  khéo  thành  vụng.  Do  điều  này,  người  thông  Tông 

thông Giáo thường chẳng bằng ngu phu ngu phụ thật thà niệm Phật lại 

được  ích  lợi  thật  sự.  Nếu  chịu  giữ  nề  nếp  bình  thường,  đạm  bạc,  chất 

phác, thật thà thì sanh về Cực Lạc sẽ là điều có thể dự đoán chắc chắn 

được! Nếu không, chẳng sanh về Cực Lạc cũng là điều có thể đoán chắc 

được! Xin hãy thiết thực khuyên xã hữu tin tưởng như thế, hành như thế 

thì lợi ích lớn lao thay! 

514. Thư trả lời cư sĩ Giang Dịch Viên (thư thứ hai) 

Chưa trả lời thư đã lâu, thiếu sót quá! Trước đây tôi đã nhận được tờ 

đặc san kỷ niệm Phật Quang Xã tròn một tuổi được in bằng ronéo, thấy 

có  in  bài  viết  của  Châu  Mạnh  Do  ca  ngợi  Quang  thật  đáng  khiến  cho 

người ta hổ thẹn muốn chết. Mạnh Do vô tri làm càn, sao các hạ lại cho 

đăng tải bài ấy, khiến tội Quang sâu thêm? Xin từ nay về sau, hễ bài viết 

nào dính dấp thói ấy hãy đều loại bỏ để người đọc khỏi bàn ra tán vào! 

Nay  nhận  được  thư  và  khoản  tiền  của  ông  Ngô  Điệp  Khanh  và  tờ 

Phật Quang Xã San. Ngô thái phu nhân phước lẫn thọ đều vẹn toàn, điều 

thiếu  sót  là  chẳng  biết  tới  pháp  môn  Tịnh  Độ.  Nay  con  của  cụ  là  Điệp 

Khanh thành tâm cầu siêu, ắt cụ sẽ nương theo Phật từ lực để được vãng 

sanh. Với món tiền hai trăm đồng ấy, tôi sẽ dùng một trăm để cử hành 

Phật thất, thỉnh mười sáu vị Tăng niệm Phật. Hiện thời khí trời nóng bức 

phi  thường,  Quang  tính  biếu  riêng  cho  mỗi  vị  một  đồng,  tổng  cộng  là 

mười sáu đồng. Tám mươi bốn đồng còn lại thì đợi tới khi sắp chữ Văn 

Sao bản mới và Thọ Khang Bảo Giám  (sách này chính là cuốn Bất Khả Lục 

 được giảo chánh, sửa đổi, tăng thêm bài, tính in ra mấy vạn cuốn để cứu vớt những 

 kẻ thanh niên trước khi họ bị bệnh) xong, năm sau khi in ra sẽ gởi sách vừa 

đúng với số tiền ấy đến nhà họ Ngô để mong kết duyên. 

Quán Âm [Bổn Tích Cảm Ứng] Tụng in lần thứ hai vừa được mười 

mấy  hôm  thì  trong  ngày  mồng  Hai  tháng  Bảy,  toàn  thể  công  nhân  bãi 

công! Lần này, do họ đòi hỏi phi lý, chắc Trung Hoa Thư Cục khó thể 

đáp ứng được, sợ là trong nhất thời, chẳng thể giải quyết xong! Bởi vậy, 

dù  in  hay  sắp  chữ  đều  phải  chậm  trễ!  Xã  San  (tờ  báo  của  Phật  Quang 

Xã) rất hay, nhưng chữ quá nhỏ, mắt già rất khó đọc! Giấy dày thì bưu 

phí sẽ đắt thêm chừng đó nữa! 

Thư  gởi  cho  ông  Phùng  Bất  Cửu,  Quang  không  có  bản  nháp,  nay 

[lá thư ấy] đã được đăng tải trên Xã San, Quang sẽ cho chép lại để đưa 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 71 of 315

vào Văn Sao48. Những điều khác chẳng có quan hệ lớn lao gì, chỉ có một 

đoạn nói  “nhưng tiên sinh [Giang] Thận Tu tạo ra thiên địa nhật nguyệt 

 chẳng thể vận hành, [nhờ] được khí Âm của đứa tớ gái mới vận hành”  

là rất có quan hệ. Đưa lá thư ấy vào Văn Sao cũng phá trừ được tà kiến, 

khiến cho [người đọc] biết được chánh pháp. Nhưng trong lá thư ấy, có 

nhiều chỗ bị sao lục thiếu sót câu văn; những đoạn khác đều chẳng quan 

trọng  khẩn  yếu  cho  lắm,  chỉ  có  đoạn  thứ  hai   “một  Âm  một  Dương  gọi 

 là Đạo” , nơi dòng thứ sáu ở phía trên đã chép lẫn lộn  “Thành tức Minh 

 Đức, Minh tức Minh Minh Đức chi Minh thành minh”49, trong mười ba 

chữ ấy cũng có chữ sai, nhưng không có quan hệ khẩn yếu lớn lao. Đọc 

sơ qua những bài khác thì thấy không bị sai ngoa nhiều lắm, chỉ có lá thư 

này bị sai khá nhiều. 

Quang mục lực lẫn tâm lực đều thiếu, bận bịu quá sức, nên chẳng thể 

ra sức viết lách cho Phật Quang Xã được, thật thiếu sót! Các hạ đã cực 

lực đề xướng nên mọi người hiền đều nhóm tới, quả thật là một chuyện 

vui lớn lao trong đời người, mà cũng là một niềm đại hạnh phúc cho quý 

địa. Biên nhận [mở Phật thất] niệm Phật cho nhà ông Ngô gởi kèm theo 

thư, xin hãy báo với ông ta về chuyện sử dụng một trăm đồng còn lại. 

Thầy Chân Đạt tính giúp một trăm đồng để thỉnh kinh điển cho Phật 

Quang  Xã,  sai  Quang  liệt  kê  một  danh  sách  những  kinh  sách  phổ  biến 

thường được đọc nhiều, đợi tới cuối tháng lên Thượng Hải sẽ thỉnh rồi 

gởi  tới.  Đừng  lo!  Trong  năm  sau,  Quang  in  Tăng  Quảng  Văn  Sao  bản 

mới  và  Thọ  Khang  Bảo  Giám  bản  tăng  quảng  xong,  cũng  sẽ  gởi  sang 

Phật Quang Xã chừng đó cuốn để kết tịnh duyên. Các hạ và bạn bè viết 

lời khen ngợi Bất Huệ tức là đã mắc tội “đem phàm lạm thánh”. Xin từ 

nay về sau vàn muôn phần đừng dùng cách ấy nữa để đôi bên đều được 

thoải mái. 

48 Lá thư này được đăng tải trong Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh 

Biên, quyển 2, đánh số 169. 

49 Theo lá thư gởi cho ông Phùng Bất Cửu trong Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng 

Quảng Chánh Biên thì câu này phải là:  “Thành tức Minh Đức. Minh tức minh Minh 

 Đức chi minh. Thành Minh hợp nhất, tắc thị minh Minh Đức, tắc thị Phục Hy, Thần 

 Nông,  Nghiêu,  Thuấn,  Vũ,  Thang,  Văn,  Võ,  Châu  Công,  Khổng  Tử  sở  truyền  chi 

 đạo” . (Thành chính là Minh Đức, Minh chính là sự sáng tỏ (minh) trong  “minh Minh 

 Đức”.  Thành và Minh hợp nhất chính là  “minh Minh Đức”.  Đấy chính là đạo được 

truyền  bởi  các  vị  Phục  Hy,  Thần  Nông,  Nghiêu,  Thuấn,  Vũ  (vua  Đại  Vũ),  Thang 

(vua  Thành  Thang),  Văn  (tức  Châu  Văn  Vương),  Võ  (tức  Châu  Võ  Vương),  Châu 

Công, Khổng Tử)

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 72 of 315

515. Thư trả lời cư sĩ Giang Dịch Viên (thư thứ ba) 

Nhận  được  thư  khôn  ngăn  cảm  thán.  Lệnh  sư  Sắc  Am  vì  sanh  kế 

chưa  thể  sốt  sắng  tu  trì  pháp  môn  Tịnh  Độ,  nhưng  các  hạ  đã  đem  lòng 

chí thành cầu siêu cho cụ, ắt cụ sẽ được nương theo Phật từ lực tiếp dẫn 

vãng  sanh.  Do  thấy  Đại  Sĩ  Tụng  (tức  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Bổn  Tích 

Cảm Ứng Tụng) bị chậm trễ đã lâu, trong mồng Một tháng này Quang 

liền xuống núi. Mồng Ba tới Thượng Hải, tiếp xúc Thư Cục. Mồng Bốn 

đến Ninh Ba, thương lượng chuyện xây cất đại điện chùa Pháp Vân  (năm 

 sau  mới  xây  cất).  Mồng  Bảy  về  Thượng  Hải,  thư  của  lệnh  điệt50  Tri 

Nguyên và khoản tiền gởi tới đều nhận được rồi. 

Chùa  Thái  Bình  hiện  đang  có  Phật  Thất,  chẳng  thể  cùng  tiến  hành 

được.  Do  vậy,  tôi  đến  Tịnh  Nghiệp  Xã  thương  lượng  với  ông  Quan 

Quýnh  Chi;  ông  ta  rất  hoan  hỷ,  quyết  định  sẽ  khởi  thất  từ  hôm  mồng 

Mười.  Ở  chỗ  ông  ta,  Tăng  sĩ  niệm  Phật  chỉ  có  mấy  vị,  nhưng  cư  sĩ  rất 

đông.  Quang  cho  rằng  cư  sĩ  đến  [tham  dự],  ắt  cần  phải  cung  cấp  cơm 

nước, sợ đông người quá chắc họ phải bù thêm tiền. Ông ta nói: “Bù đắp 

chút ít cũng đâu có sao! Nhờ vào đấy để mọi người gieo thiện căn”. May 

mắn  chi  bằng!  Thí  Tỉnh  Chi,  Hoàng  Hàm  Chi  v.v…  lúc  ban  ngày  bận 

việc, ban đêm khi nào được rảnh rỗi cũng đến niệm. Họ nhờ Quang khai 

thị hôm mồng Mười51. Phật Thất lần này so ra có ích hơn việc chỉ thỉnh 

mười mấy vị Tăng niệm Phật nhiều lắm. Đây cũng là do lòng Thành của 

các hạ cảm thành và cũng do túc nhân của lệnh sư mà có. 

Thầy  Chân  Đạt  đã  thỉnh  cho  Phật  Quang  Xã  một  trăm  lẻ  bảy  đồng 

kinh sách, đợi khi có người thuận dịp trở về Vụ Nguyên sẽ nhờ họ mang 

đến.  Đừng  lo!  Tôi  đã  nhận  được  đầy  đủ  sách  của  các  hạ  đã  từ  Phổ  Đà 

chuyển  đến  vào  hôm  mồng  Tám.  Không  lâu  nữa  Quang  sẽ  trở  về  Phổ 

Đà,  đợi  tháng  Ba  hay  tháng  Tư  năm  sau  sẽ  lại  sang  Thượng  Hải  để  lo 

liệu các khoản chi phí in các bộ Đại Sĩ Tụng v.v… 

516. Thư trả lời cư sĩ Giang Dịch Viên (thư thứ tư) 

Thư trả lời lần trước, chắc [các hạ] đã nhận được rồi! Năm giờ chiều 

hôm qua tôi đến Tịnh Nghiệp Xã, hỏi Quan Quýnh Chi có mấy vị Tăng 

50 Tiếng gọi tỏ vẻ tôn kính cháu trai bên nội của người khác. Điệt (姪) là cháu gọi ta 

bằng chú hay bác; nếu là cháu gọi bằng cậu sẽ gọi là Sanh (甥). 


51  Xin  đọc  bài  Pháp  Ngữ  Khai  Thị  Tại  Tịnh  Nghiệp  Xã  trong  quyển  4  của  bộ  Ấn 

Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần Pháp Ngữ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 73 of 315

nhân [tham dự Phật Thất], ông ta cho biết có chín vị. Cư sĩ nam nữ hơn 

một  trăm  người.  Chiều  hôm  qua  do  bọn  họ  thông  báo,  người  đến  tham 

dự  càng  nhiều  hơn  nữa.  Quang  trình  bày  đại  lược  duyên  do  và  lợi  ích 

của  việc  niệm  Phật  trong  khoảng  một  tiếng  năm  phút.  Ngày  hôm  nay, 

bảo  đem  những  kinh  sách  đã  thỉnh  từ  trước  giao  sang  chùa  Thái  Bình, 

tổng cộng là hai mươi lăm gói nhỏ, phía ngoài dùng bao lác52 bọc thành 

bốn bọc lớn. Phiếu giao sách tổng cộng là bốn trang được gởi kèm theo 

thư để tiện kiểm nhận. 

Thầy Chân Đạt xin các hạ hãy cho người viết tên của từng loại kinh 

sách đã thỉnh vào phần Thư Căn như An Sĩ Toàn Thư v.v… thì sẽ chẳng 

đến nỗi tạp loạn khó tìm. Trong ấy có [những kinh sách số lượng khác 

biệt] một, hai, ba, bốn, năm bộ. Nếu đối với những sách dư ra mà dùng 

để  kết  duyên  thì  không  cần  phải  phân  biệt,  chứ  nếu  đều  lưu  giữ  trong 

Phật Quang Xã thì cần phải chép rõ mỗi bộ giống như thế để chẳng đến 

nỗi  bộ  này  bộ  kia  so  le  không  đều  đến  nỗi  khó  coi.  Số  sách  ấy  đợi  có 

người  tiện  dịp  trở  về  Vụ  Nguyên  sẽ  cậy  họ  đem  theo.  Nay  gởi  trước 

phiếu giao sách kèm theo thư để khi sách gởi đến sẽ có cái để dựa theo 

đó mà kiểm nhận. 

517. Thư trả lời cư sĩ Giang Dịch Viên (thư thứ năm) 

Nhận  được  thư  hôm  trước,  biết  lệnh  từ  niệm  Phật  vãng  sanh,  khôn 

ngăn mừng cho lệnh từ, xót cho các hạ. Tuy nhiên, lệnh từ đã siêu phàm 

nhập thánh, cố nhiên chẳng cần phải bi thương vô ích giống như kẻ thế 

tục. Các hạ đề xướng Tịnh Độ, thoạt đầu lệnh phu nhân vãng sanh, nay 

thì lệnh từ vãng sanh. Đủ thấy  “hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh; 

 đạo  do  người  hoằng,  hễ  đề  xướng  ắt  có  người  phụ  họa”.   Nhưng  do 

Quang bận bịu đến cùng cực, chẳng thể soạn thuật ngay, cảm thấy thiếu 

sót đến cùng cực. 

Tôi sửa chữa đôi chút cuốn Tam Tự Kính53. Hôm trước Tuyết Tinh 

đến đây cầm đi, ông ta muốn sao lục, liền thay mặt gởi đi. Truyện của 

lệnh từ thật quá sơ sài, nay tôi đem nguyên cảo gởi trả lại kèm theo thư, 

52 Nguyên văn “bồ bao”, Bồ là một thứ cỏ thường dùng để kết thành chiếu hay áo tơi, 

có thể đan thành bao để gói đồ vật nên gọi là “bồ bao”. Chúng tôi tạm dịch là bao lác 

(bị cói) cho dễ hiểu. 

53 Tam Tự Kính (không phải là cuốn Tam Tự Kinh để dạy vỡ lòng cho trẻ của Nho 

gia) là một tác phẩm của Giang Dịch Viên nêu lên những gương niệm Phật, lợi ích 

do niệm Phật, cũng như khuyên nhủ nên niệm Phật, do mô phỏng theo lối văn vần ba 

chữ một của Tam Tự Kinh nên đặt tên như thế. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 74 of 315

xin  hãy  thêm  thắt,  sửa  đổi,  sao  cho  truyện  được  hoàn  bị.  Lại  nên  bảo 

Hữu Bằng54 sao ra mấy bản, gởi cho các tờ báo Phật giáo. Do gần đây 

Quang bận bịu quá nhiều việc, chẳng thể sửa chữa cặn kẽ được! 

Tám gói sách đã gởi trước đây, ông đều nhận được rồi, tôi yên tâm 

lắm. Quang định sẽ diệt tung tích ẩn náu lâu dài vào cuối tháng Chín do 

chuyện thù tiếp ngày một nhiều, tinh thần ngày một giảm. Nếu chẳng ẩn 

dật lâu dài, chắc sẽ quanh năm suốt tháng bận bịu vì người khác, chẳng 

có lúc nào ngơi! Tất cả những bản gốc của các sách được in gần đây đều 

giao  hết  cho  Cư  Sĩ  Lâm,  họ  tính  mở  Phật  Học  Thư  Cục  để  lưu  thông 

rộng  rãi.  Chẳng  qua  họ  mang  tánh  chất  doanh  nghiệp,  so  với  [Hoằng 

Hóa Xã của] Quang chỉ tính giá vốn thì giá sách [của Phật Học Thư Cục] 

sẽ đắt gần gấp rưỡi! 

518. Thư trả lời cư sĩ Giang Dịch Viên (thư thứ sáu) 

Pháp  danh  của  bảy  người  [xin  quy  y]  được  viết  trong  một  tờ  giấy 

khác. Thời cuộc nguy hiểm, hãy nên bảo ai nấy đều ăn chay, niệm Phật 

và  niệm  Quán  Âm  để  cầu  Phật,  Bồ  Tát  gia  bị,  khiến  cho  chiến  sự  sớm 

chấm dứt, ngõ hầu nước nhà đều được yên vui. Điều quan trọng nhất là 

phải biết nhân, hiểu quả. Nước ta loạn lạc đến cùng cực như thế này đều 

là do người đời trước cao giọng đề xướng học thuyết bài bác nhân quả, 

coi “hễ có làm gì để làm lành thì đấy là làm ác” mà ươm thành. Nếu vẫn 

chẳng chịu nói điều này mà muốn cho thiên hạ thái bình thì sợ rằng sẽ 

chẳng có ngày ấy đâu! 

519. Thư trả lời cư sĩ Giang Dịch Viên (thư thứ bảy) 

Đã  lâu  chưa  gởi  thư.  Tháng  trước,  lệnh  điệt  Thủ  Tiên  đã  gởi  Tục 

Thi55 đến. Quang do bận bịu cùng cực, phải đến hơn nửa tháng mới xem 

trọn hết đầu đuôi. Tôi cảm thấy [Ấn Quang Văn Sao] Tục Biên so ra còn 

quan  hệ  lớn  lao  hơn  [Ấn  Quang  Văn  Sao]  Chánh  Biên,  do  vậy  gởi  đi, 

chắc anh ta đã gởi thư báo tin rồi. Trước tác của các hạ có ích rộng lớn, 

thi văn đáng để dẫn dắt kẻ không có lòng tin sanh khởi lòng tin. Xin hãy 

giữ gìn sức khỏe để tu trì Tịnh nghiệp. 

54 Hữu Bằng là con trai của Giang Dịch Viên. 

55  Tức  tác  phẩm  Dương  Phục  Trai  Thi  Kệ  Tụng  Tập  của  Giang  Dịch  Viên,  Tổ  Ấn 

Quang có viết lời đề từ cho tác phẩm này. Xin xem lời đề từ ấy trong cuốn 4 của Ấn 

Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 75 of 315

520. Thư trả lời cư sĩ Trần Huệ Thành 

Nhận  được  thư  đầy  đủ.  Trong  khoảng  Xuân  -  Thu  năm  sau,  Quang 

vẫn còn có nhiều chuyện phải lo liệu, chẳng có lúc nào rảnh rỗi để đi tới 

một chỗ nào cả! Chỉ có vào mùa Đông là muốn sang chỗ ấm áp để tránh 

rét. Sau đấy sẽ hành tung bất định, đến đâu cũng là nhà. Chưa đầy dăm 

ba  tháng  sau,  lại  qua  chỗ  khác  để  khỏi  phải  thù  tiếp  thư  từ  đến  nỗi  tự 

hỏng chuyện [liễu sanh tử của chính mình]. 

Trong bài kệ niệm Phật, có [những đoạn] văn nghĩa của phần trên và 

phần dưới chẳng liên quan mật thiết, hoặc âm vận chẳng phù hợp, hoặc 

có chỗ dùng chữ chưa khéo, tôi đều sửa đổi đôi chút. Bài kệ cuối cùng 

và  bài  kệ  theo  lối  mỗi  câu  năm  chữ  tiếp  ngay  sau  đó,  ngữ  ý  quá  ngạo 

mạn  nên  tôi  sửa  đổi.  Phàm  làm  người  chớ  nên  tự  cao  tự  đại;  tự  đại  thì 

người khác chẳng trọng, chớ nên không biết [điều này]! 

Long Thư Tịnh Độ Văn chưa gởi vì [số sách tôi có] thì đã gởi đi hết 

không còn. Tác phẩm này đắt lắm, mỗi cuốn là ba cắc. Vì thế không đủ 

sức để in nhiều. Những vị như Vương Châu Thị v.v… đã muốn quy y thì 

nay đặt pháp danh cho họ. Vương Châu Thị pháp danh là Huệ Thục, Mã 

Viên Thị pháp danh là Huệ Ý, Viên Tam Thư pháp danh là Huệ Trinh. 

Xin hãy bảo bọn họ đều y theo Văn Sao, Gia Ngôn Lục để tự hành, lại 

còn dạy người thì sẽ chẳng thẹn là đệ tử đức Phật. Tôi bận bịu, đa đoan, 

chẳng rảnh rỗi để nói cặn kẽ được!  (Mồng Mười tháng Chạp, viết dưới đèn) 

521. Thư trả lời cư sĩ Vương Trí Trác 

Chúng sanh trong đời Mạt muốn liễu sanh tử mà chẳng cậy vào Phật 

lực quyết khó được như nguyện. Các pháp môn trong các tông đều nên 

nghiên cứu, nhưng kẻ trí thức nông cạn, ít ỏi, việc đời bận bịu làm sao lo 

trọn  được?  Muốn  học  các  tông  khác,  ắt  phải  đã  thông  suốt  hoàn  toàn 

Tịnh Độ, trọn chẳng có nghi hoặc gì thì mới được. Chứ nếu chưa thông 

Tịnh Độ, vừa học các tông khác, hễ hơi có sở đắc sẽ gác bỏ Tịnh Độ ra 

ngoài. [Như vậy thì] lợi ích đạt được trong tương lai chỉ có thể làm cái 

nhân  đắc  độ  trong  vị  lai,  chứ  quyết  chẳng  thể  thoát  sanh  tử  ngay  trong 

đời này! Đối với Tịnh Độ ông còn chưa biết đường lối, sao lại muốn học 

Duy Thức? Người học Phật hiện thời quá nửa đều thuộc hạng ham cao 

chuộng  xa,  muốn  thành  bậc  thông  gia  trước  mặt  đại  chúng,  chứ  trọn 

chẳng học Phật để liễu sanh tử! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 76 of 315

Ông muốn học Phật, ắt phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, 

dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều 

lành, thật vì sanh tử, phát Bồ Đề tâm, dùng tín nguyện sâu, trì danh hiệu 

Phật. Người làm được như thế sẽ là đệ tử thật sự của đức Phật. Nếu hành 

vi  trái  nghịch  với  Phật,  dẫu  có  tu  chuyên  ròng  cũng  khó  thể  cảm  ứng 

được Phật bởi tâm hạnh đã trái nghịch với Phật. Nay đặt pháp danh cho 

ông là Trí Trác, nghĩa là dùng trí huệ để tự lập vững vàng thì sẽ tự được 

lợi ích chân thật. 

Để  dạy  dỗ  trẻ  nhỏ,  hãy  thường  lấy  Âm  Chất  Văn,  Cảm  Ứng  Thiên 

làm  cửa  ngõ  dẫn  nhập  đức  hạnh,  để  cho  trẻ  ngay  từ  thơ  ấu  đã  biết  đạo 

làm người và lý nhân quả thì mai sau quyết định chẳng dám làm chuyện 

vượt  lý  phạm  phận.  Nếu  không,  chúng  nó  sẽ  bị  tà  kiến  dụ  dỗ,  chắc  sẽ 

đến  nỗi  làm  những  chuyện  giống  những  kẻ  phế  hiếu,  phế  luân  thường, 

vứt  bỏ  lòng  thẹn  như  trong  cõi  đời  hiện  nay  vì  trong  hiện  tại  có  quá 

nhiều những thứ tà thuyết như thế ấy! Nay gởi cho ông một gói sách, xin 

hãy đọc kỹ. Quang bận bịu đến tột cùng, đừng gởi thư đến nữa! 

522. Thư trả lời cư sĩ Hà Huệ Chiêu (thư thứ nhất) 

Nhận được thư, khôn ngăn cảm thán! Huệ Kính chí tâm hoằng pháp, 

đột nhiên qua đời. Sợ rằng vẫn khó thể thật sự vãng sanh Tây Phương. 

Sanh tử nguy hiểm thật đáng kinh sợ, phải đề phòng sẵn. Tuy do người 

khác chôn cạnh mộ mẹ ông ta đến nỗi có chuyện xung phạm, nhưng nên 

biết rằng: Chuyện xung phạm ấy cũng là do túc nghiệp chiêu cảm. Nếu 

có đức lớn, chắc sẽ có chuyện bổ trợ bất ngờ [để hóa giải sự xung phạm 

ấy].  Chuyện  này  chỉ  nên  quy  cho  số  mạng,  đừng  đổ  lỗi  cho  người  ta. 

Nếu đổ lỗi cho người ta, chắc đôi bên sẽ càng kết thêm oán nghiệp! 

Xin hãy nói cặn kẽ cùng gia đình ông ấy: Ai nấy đều làm chủ đất của 

chính  mình,  chẳng  thể  làm  chủ  đất  của  người  ta  được.  Nhà  mình  chôn 

trong đất của mình, chớ nên chôn trong đất của người khác. Đất của nhà 

người ta, há có thể ngăn người ta đừng chôn vào đấy ư? Đối với kẻ biết 

đạo lý ấy, dẫu thật sự xung phạm cũng chẳng dám oán người. Huống chi 

chưa thể phán quyết đích xác là do xung phạm mà chết ư? Do bởi lẽ này, 

quân tử chẳng oán trời, hận người! 

Ông  nghe  tiếng  khánh  trong  trẻo  vang  động  trong  không  trung,  ấy 

chính là [cảnh tượng được biến hiện] khi thanh tĩnh đến cùng cực. Sau 

đấy, biết [tiếng khánh trong trẻo ấy] là do răng và lưỡi va vào nhau, chứ 

trọn chẳng phải cảnh được biến hiện ở bên ngoài. Biết được điều này thì 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 77 of 315

mới chẳng đến nỗi sanh khởi ý tưởng hiếm lạ, huyền diệu rồi do đấy sẽ 

khởi tâm kiêu căng, chẳng được lợi ích. 

Ông nói “có tiếng phát ra từ trong tai”, nhưng các sách vở Tịnh Độ 

chẳng đề xướng điều này. Bởi lẽ, trong pháp môn Tịnh Độ, điều cốt yếu 

là  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh;  những  cảnh  giới  ấy  vốn  do  mỗi  người  dụng 

công  mà  tự  đạt  được  cảnh  giới  khác  biệt,  làm  sao  thiện  tri  thức  có  thể 

nêu  rõ  trước  được!  Nếu  nêu  rõ  thì  [hành  nhân]  sẽ  được  lợi  ích  ít  ỏi,  bị 

tổn hại lại nhiều! 

Còn  như  sách  Tự  Tri  Lục  chuyên  môn  thuật  bày  những  cảnh  giới, 

nhưng thật ra những cảnh giới ấy vẫn là những [cảnh giới biến hiện từ] 

suy tưởng thuộc về mặt Lý. Họ muốn dựa vào đó để khoe khoang môn 

đình  bèn  đặc  biệt  trình  bày  như  những  cảnh  giới  chẳng  thể  nghĩ  bàn! 

Nếu Quang không ngăn cản, chắc rằng họ sẽ in ra nhiều vạn cuốn để dẫn 

nhập người khác vào lối ma! 

Công  phu  thanh  tịnh  của  ông  tuy  tốt  đẹp,  nhưng  đối  với  căn  cơ  và 

Giáo vẫn còn thiếu từng trải nên mới nói lời ấy. Nếu từng trải, dẫu có sở 

đắc lớn lao, vẫn chẳng nghi cổ nhân giấu diếm! Lời dạy của Giang Công 

Vọng  chính  là  nói  về  pháp  Phản  Văn  (xoay  tánh  Nghe  lại  để  nghe  nơi 

tự tánh). Khéo áp dụng sẽ có ích; không khéo áp dụng sẽ trở thành một 

môn chuyên cậy vào tự lực trong nhà Thiền. Phàm là người tu hành hãy 

nên giữ chánh niệm. Ngoại trừ Phật hiệu ra, tất cả các niệm đều chẳng 

để  nẩy  sanh,  đó  gọi  là  “nhất  tâm”.  Vì  thế  kinh  Kim  Cang  dạy:   “Phàm 

 những gì có tướng đều là hư vọng”. 

Ông  chỉ  nhất  tâm  niệm  Phật  mà  thôi,  há  nên  lầm  lạc  muốn  vói  cao 

pháp  Nhĩ  Căn  Viên  Thông  của  [Quán  Thế  Âm]  Đại  Sĩ.  Ông  phải  biết: 

Pháp Phản Văn của Đại Sĩ hoàn toàn chẳng phải là nghe âm thanh mà là 

nghe nơi tánh Nghe! Vì thế nói:  “Phản văn, văn tự tánh, tánh thành vô 

 thượng đạo”  (Xoay cái Nghe để nghe nơi tự tánh, tánh thành vô thượng 

đạo). Có âm thanh hay không đều nghe được cả. Nếu theo như ông nói 

thì ắt phải có âm thanh mới nghe được! Chúng ta niệm Phật, [lắng] nghe 

theo  âm  thanh  niệm  Phật  ấy,  cũng  là  mang  hơi  hướng  Phản  Văn,  đừng 

tự giữ lấy pháp Viên Thông mà hãy chuyên nhất lấy vãng sanh làm điều 

mong mỏi của chính mình thì sẽ có ích, không bị tổn hại. Nếu không, do 

hướng  theo  [sự  xoay  lại  nghe  nơi  tánh  Nghe],  tâm  bị  chia  chẻ  bởi  thói 

phân biệt pháp môn cao - thấp thì vô lượng vô biên lợi ích chân thật sẽ bị 

đoạn hết bởi thói “biết nhiều, bàn lắm” ấy. 

Bốn bài thơ ông đã soạn, thanh vận thanh tao, du dương, Quang vốn 

chẳng  làm  thơ  nên  không  thể  họa  được!  Hiện  thời  đang  bận  bịu  trọn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 78 of 315

chẳng được rảnh rỗi, nên muốn diệt tung tích gấp. Lại còn có bộ Lịch Sử 

Cảm Ứng Thống Kỷ khá có quan hệ đối với thế đạo nhân tâm vẫn chưa 

sắp chữ xong, chắc là suốt ngày lẫn đêm đều phải lo liệu. Hiện thời bản 

in theo cỡ chữ Tam Hiệu Tự đã sắp đặt xong, in ra một vạn bộ; sau hôm 

Hai Mươi sẽ có thể in ra sách, sẽ gởi tới mấy gói. Một vạn cuốn in trong 

lần hai đã được ấn hành. Lại còn ấn bản với cỡ chữ Tứ Hiệu Tự in bằng 

giấy báo vừa mới sắp chữ được một nửa. Nếu bản này sắp chữ xong, sẽ 

in một vạn bộ hoặc hai vạn bộ, rồi ra đi mãi mãi. 

Ước chừng vào nửa sau tháng Chạp, tôi sẽ sang Hương Cảng để khỏi 

phải suốt ngày bận bịu thù tiếp thư từ đến nỗi lỡ làng đại sự của chính 

mình! 

523. Thư trả lời cư sĩ Hà Huệ Chiêu (thư thứ hai) 

Nhận  được  thư,  biết  ông  túc  căn  sâu  dầy,  hạnh  trong  hiện  tại  khá 

thuần. Vì thế mới có đủ mọi cảnh tướng thù thắng hiện ra. Nhưng người 

đời nay quá nửa là chuộng thể diện, xây lầu gác trên không, có một phần 

hay  nửa  phần  bèn  nói  có  trăm  ngàn  vạn  phần!  Như  những  cảnh  giới 

trong cuốn sách của cư sĩ X… (tức cuốn Tự Tri Lục) hoàn toàn do ngọn 

bút  vẽ  vời,  chứ  không  phải  do  tâm  địa  tạo  thành.  Cố  nhiên  ông  không 

nói dối, nhưng tôi thật sợ ông có tập khí ấy thì lỗi chẳng nhỏ đâu! 

Đức Phật xếp vọng ngữ vào năm giới căn bản, chính là để ngăn ngừa 

thói tệ này. Nếu thấy mà nói chẳng thấy, chẳng thấy nhưng nói thấy thì 

thuộc vào loại vọng ngữ! Nếu xây lầu gác trên không, bịa nói cảnh giới 

thù  thắng,  tức  là  phạm  giới  đại  vọng  ngữ.  Nếu  chưa  đắc  bảo  đã  đắc, 

chưa  chứng  nói  đã  chứng,  tội  ấy  còn  nặng  hơn  giết  -  trộm  -  dâm  trăm 

ngàn vạn ức lần! Nếu kẻ ấy chẳng cực lực sám hối thì khi một hơi thở ra 

không hít vào được nữa sẽ đọa trong địa ngục A Tỳ, bởi kẻ ấy hoại loạn 

Phật  pháp  khiến  cho  chúng  sanh  lầm  lạc,  nghi  ngờ!  Ông  phải  rất  thận 

trọng! 

Cảnh thấy được một phân chẳng được nói một phân mốt, cũng chớ 

nên  nói  chín  ly  chín.  Nói  quá  cũng  là  bị  tội  lỗi,  mà  nói  giảm  đi  cũng 

không được! Vì sao vậy? Do tri thức chưa đắc Tha Tâm Đạo Nhãn, chỉ 

có  thể  phán  đoán  theo  lời  kể.  Thứ  cảnh  giới  ấy  nếu  nói  với  tri  thức  để 

cầu chứng minh tà - chánh, đúng - sai thì không phạm lỗi gì. Nếu chẳng 

nhằm cầu chứng minh, chỉ muốn tự khoe khoang thì cũng chớ nên nói. 

Nếu nói với hết thảy mọi người sẽ mắc tội lỗi. Trừ để cầu tri thức chứng 

minh ra, đều chớ nên nói! Hễ nói ra thì sau này sẽ vĩnh viễn chẳng thể 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 79 of 315

đạt  được  cảnh  giới  thù  thắng  ấy  nữa  đâu!  Đây  là  cái  ải  lớn  nhất  cho 

người tu hành, trong giáo pháp của tông Thiên Thai đã nhắc đến nhiều 

lần. 

Trong thời gần đây, sở dĩ nhiều kẻ tu hành bị ma dựa đều là do cái 

tâm  vọng  động,  bộp  chộp  cầu  cảnh  giới  thù  thắng!  Đừng  nói  cảnh  ấy 

là cảnh ma, dẫu là cảnh thù thắng mà hễ nẩy sanh những tâm như tham 

đắm, hoan hỷ v.v… thì sẽ đều bị tổn hại, chẳng được lợi ích. Huống chi 

cảnh ấy còn chưa chắc đích xác là cảnh thù thắng ư? 

Nếu  người  ấy  có  hàm  dưỡng,  tâm  không  vọng  động,  bộp  chộp, 

không  lòng  tham  đắm,  thấy  các  cảnh  giới  mà  hệt  như  chẳng  thấy;  đã 

chẳng  sanh  hoan  hỷ,  tham  đắm,  lại  chẳng  sanh  sợ  hãi,  kinh  nghi,  đừng 

nói  là  cảnh  thù  thắng  hiện  ra  sẽ  có  ích,  dẫu  cho  cảnh  ma  hiện  ra  cũng 

vẫn có ích. Vì sao vậy? Do chẳng bị ma chuyển nên có thể tiến hơn. Lời 

này chẳng thường nói với người khác, do ông có những chuyện ấy nên 

cố nhiên tôi chẳng thể không nói. Thoạt đầu ông lễ Phật, trông thấy hình 

tượng Đại Sĩ [hiện ra, tượng ấy] không đích xác [là do Đại Sĩ biến hiện]! 

Bởi nếu đúng là thật thì sẽ chẳng vì do ông nghĩ tượng ấy chẳng hợp với 

[những điều được mô tả trong] Quán Kinh bèn ẩn mất; nhưng do đấy mà 

lòng tin của ông càng tha thiết thì cũng là nhân duyên tốt đẹp! Tuy vậy, 

chớ nên thường muốn thấy hình tượng [của Đại Sĩ], chỉ nên chí thành lễ 

bái mà thôi để khỏi phải lo nghĩ gì khác! 

Lúc ngủ thấy trước mắt có ánh sáng trắng và khi lễ Phật thấy tượng 

Phật đứng lơ lửng trên hư không tuy thuộc về thiện cảnh, chớ nên tham 

đắm!  Từ  nay  đừng  lấy  đó  làm  điều  mong  mỏi  thì  [những  tướng  ấy]  sẽ 

chẳng  hiện  nữa!  Trộm  xem  căn  tánh  của  ông,  tợ  hồ  trong  đời  trước  đã 

từng tu tập Thiền Định nên mới nhiều lần thấy tướng ấy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 80 of 315

Đời Minh, ông Ngu Thuần Hy56 bế tử quan nơi chỗ ngài Cao Phong 

trên núi Thiên Mục, tịnh tu đã lâu, liền có tài tiên tri. Có thể đoán trước 

trời âm u hay trong sáng, họa - phước của người khác. Ông ta quy y với 

Liên Trì đại sư; đại sư nghe chuyện liền gởi thư tận lực quở trách, bảo 

ông ta đã lọt lưới ma. Về sau ông ta không biết nữa! 

Cần biết rằng: Người học đạo phải biết lẽ lớn lao. Nếu không, sẽ do 

được lợi ích nhỏ nhặt mà bị tổn hại to lớn. Đừng nói những thứ cảnh giới 

ấy,  ngay  như  thật  sự  đắc  Ngũ  Thông  cũng  chẳng  bận  tâm  đến  thì  mới 

hòng  đắc  Lậu  Tận  Thông!  Nếu  tham  đắm,  chắc  sẽ  khó  tấn  tu,  hoặc  bị 

thoái đọa, chẳng thể không biết [điều này]! 

Hai câu kinh văn như ông đã nhớ trong giấc mộng vào điện Phật cố 

nhiên thuộc thiện cảnh. Hai câu ấy ngụ ý thật rõ ràng:  “Phản hư y giác 

 lộ,  quy  chân  ngộ  thường  không”   (Quay  lưng  với  sự  hư  huyễn,  đi  theo 

56 Ngu Thuần Hy (1533-1621), tự Trường Nhụ, quê ở huyện Tiền Đường, tỉnh Chiết 

Giang. Ông có tướng lạ là khi ngủ không nhắm mắt. Lúc mới ba tuổi đã niệm Phật 

suốt  ngày  không  ngừng.  Niệm  đến  nỗi  hoa  sen,  cây  báu  hiện  bóng  trong  phòng. 

Ông đem chuyện này kể với bà nội, bà bảo: “Đấy là cảnh giới trang nghiêm của Tây 

Phương Cực Lạc thế giới”. Tuy vậy, bà cụ vẫn dạy cháu tu Thiền Định (Đáng tiếc 

thay! Kẻ không thông hiểu, vô tình phá hoại, ngăn trở túc căn của người khác). Về 

sau, ông cùng với em là Thuần Trinh nghiên cứu giáo nghĩa tông Thiên Thai trong 

thời gian cư tang mẹ. Trong thời gian chưa hiển đạt, để kiếm sống, ông làm thầy đồ 

dạy  học,  thường  dạy  học  trò  tu  Sổ  Tức  Quán  khiến  phụ  huynh  của  chúng  rất  bực 

mình.  Sau  khi  đậu  Tú  Tài,  ông  cùng  người  trong  xã  tụng  Lương  Hoàng  Sám  cảm 

được quang minh đủ màu chiếu xuống rực rỡ, đang trong tiết Đông mà hoa nở tươi 

thắm. Năm Vạn Lịch 14 (1583) ông đậu Tiến Sĩ, ra làm quan. Do cư tang cha bèn 

dựng lều tranh bên cạnh mộ cha suốt ba năm. 

Sau thời gian cư tang, ông lại ra làm quan, giữ chức Viên Ngoại ở bộ Lễ, không lâu 

sau trở về, nhập tử quan ẩn tu ở chỗ Cao Phong thiền sư trên núi Thiên Mục, ngày 

đêm tinh tấn dụng công đến nỗi có khả năng tiên tri được đủ mọi chuyện. Người kéo 

đến  hỏi  cát  -  hung  nườm  nượp.  Vị  thầy  quy  y  của  ông  ta  là  Liên  Trì  Đại  Sư  nghe 

chuyện  than  dài:  “Chàng  họ  Ngu  đã  đọa  trong  lưới  ma  mất  rồi!”  rồi  gởi  thư  thống 

trách, ông ta mới thôi nói chuyện tiên tri. Ông quyết chí tinh tấn tu Thiền, đến ngày 

thứ 21, quá mệt mỏi, sắp gục xuống gối ngủ, bỗng thấy dường như Cao Phong thiền 

sư đậu trên cánh tay trái, ngay lập tức có chỗ ngộ, bèn xuống núi cầu ấn chứng với 

Liên Trì Đại Sư. 

Đại Sư dạy:  “Phàm là người từ trong mộng tỉnh giấc, nếu chẳng chải gỡ, rửa ráy, 

 đội khăn, lại gối đầu lên mền bông, chắc chắn sẽ ngủ thiếp đi rất nhanh. Người từ 

 trong u mê tỉnh ngộ, nếu chẳng vãng sanh trong Tịnh Độ trang nghiêm, cứ thân cận 

 thế giới uế trược, chắc chắn sẽ lại mê mất. Hoa sen trong lửa dễ khô héo, trúc mới 

 mọc dễ gãy. Ông phải tự mình suy nghĩ đắn đo, ngàn vạn phần chớ nên để một điểm 

 tỉnh  ngộ  này  ngăn  trở  bước  tiến  trên  con  đường  tu  hành”.   Họ  Ngu  y  giáo  phụng 

hành, suốt đời tu tập pháp môn Tịnh Độ (theo Đức Viên Tập). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 81 of 315

con đường giác. Theo về với lẽ chân sẽ ngộ lẽ thường không), nghĩa là 

con người lầm tưởng các pháp thế gian là thật, nên mê muội vào trong 

sanh tử. Nếu có thể quán ngược lại, [hướng theo] bản thể của các pháp 

vốn không thì sẽ nương theo đường giác, thoát mê nhập ngộ, quy Chân 

Đế, ngộ Chân Không Thật Tướng chân thường. 

Cảnh ma và cảnh thù thắng được phân biệt ở chỗ nó có hợp với kinh 

giáo  hay  không?  Nếu  là  thánh  cảnh,  cảnh  ấy  sẽ  làm  cho  tâm  địa  của 

người trông thấy liền được thanh tịnh, trọn không có tâm vọng động, bộp 

chộp,  chấp  trước.  Nếu  là  cảnh  ma  thì  hễ  trông  thấy  [cảnh  ấy]  tâm  liền 

chẳng thanh tịnh, liền sanh lòng chấp trước, vọng động, bộp chộp v.v.... 

Hơn nữa, Phật quang tuy cực sáng ngời, nhưng chẳng lóa mắt. Nếu 

ánh sáng chói mắt tức là không phải [quang minh của] đức Phật thật sự. 

Khi  Phật  hiện  mà  dùng  lý   “phàm  những  gì  có  tướng  đều  là  hư  vọng”  

để  khám  nghiệm  thì  càng  rõ  rệt;  nếu  ma  hiện  mà  dùng  lý  ấy  để  khám 

nghiệm  nó  sẽ  ẩn  mất.  Cách  khám  ấy  là  lò  luyện  lớn  để  nghiệm  chân  - 

ngụy vậy. 

Ban  đêm  thấy  ánh  sáng  trắng  và  những  cảnh  trong  trắng  trên  hư 

không v.v… đều là do tâm tịnh mà biến hiện, há nên coi đấy là pháp giới 

nhất tướng tịch - chiếu bất nhị? Nếu tưởng như vậy, sẽ thành “đem phàm 

lạm thánh”, tội ấy thật chẳng nông cạn đâu nhé! Hai câu kinh văn [ông 

vừa nói trên đây] chưa rõ xuất xứ, chắc đấy cũng là lời văn trong ký ức 

từ đời trước, chứ chưa chắc là kinh văn. 

Người  tu  Tịnh  nghiệp  chẳng  chú  trọng  các  thứ  cảnh  giới,  nên  cũng 

không  có  nhiều  cảnh  giới  phát  sanh  cho  lắm!  Nếu  trong  lòng  chuyên 

muốn thấy cảnh giới thì cảnh giới sẽ nhiều. Nếu chẳng khéo dụng tâm, 

ắt đến nỗi tự bị tổn hại, chẳng thể không biết [điều này]! Lời của vị Đầu 

Đà kia nói chính là đạo lý trong nhà Thiền. Ông ta chưa đả phá Tịnh Độ 

thì  cũng  là  điều  hay,  nhưng  trọn  chẳng  biết  đến  tông  chỉ  Tịnh  Độ  nên 

mới đem [Tịnh Độ] đối chiếu với Thiền để bàn luận. Câu nói  “chú trọng 

 cảnh  thù  thắng,  ánh  sáng  tốt  đẹp”  của  ông  ta  cần  phải  hết  sức  châm 

chước. Nếu không, sẽ gây lầm lẫn cho người khác chẳng cạn! Ông ta lại 

nói:  “Chớ nên chấp trước, bởi lẽ Phật pháp vô lượng, hễ chấp sẽ thành 

 hữu  lượng,  sẽ  chẳng  nhập  Phật  trí  được”.   Nào  phải  chỉ  chẳng  nhập 

Phật trí mà còn có thể lọt vào ma giới nữa kia! Còn như ông ta nói   “ai 

 có Phật nấy”  thì chính là lời lẽ nhà Thiền ước theo lý nơi tâm để luận, 

chẳng ăn nhập gì với Tịnh tông hết! 

Ánh  sáng  trắng  trong  vắt  trên  hư  không  vẫn  chỉ  là  công  đức  nhỏ 

bằng  đầu  sợi  lông  của  Như  Lai,  sao  ông  lại  hiểu  lầm  là  pháp  giới  nhất 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 82 of 315

tướng,  tịch  -  chiếu  bất  nhị?  Thật  ra  đấy  chính  là  cảnh  Định  trong  đời 

trước  do  tâm  tịnh  mà  hiện  ra,  cho  nên  ông  đừng  nghĩ  đấy  là  chuyện  lạ 

lùng đặc biệt! 

Pháp môn Tịnh Độ lấy ba pháp Tín - Nguyện - Hạnh làm tông. Có 

tín  -  nguyện,  bất  luận  hành  nhiều  -  ít,  sâu  -  cạn,  đều  được  vãng  sanh. 

Không có tín - nguyện, dẫu đạt đến địa vị “Năng - Sở đều mất, sáu căn 

thoát  hẳn  sáu  trần”57  vẫn  khó  được  vãng  sanh!  Do  nếu  thật  sự  chứng 

được Thật Lý “Năng - Sở đều mất, sáu căn thoát hẳn sáu trần” sẽ liền có 

thể cậy vào tự lực để liễu sanh tử, [người như vậy] không cần phải bàn 

tới nữa! Chứ nếu chỉ có công phu thấy được lý ấy, vẫn chưa thật chứng 

mà nếu không có tín - nguyện thì cũng khó vãng sanh! 

Thiền gia hễ nói tới Tịnh Độ đều quy về Thiền Tông, không nhắc tới 

tín - nguyện. Nếu y theo đó mà hành thì vẫn có thể khai ngộ, nhưng chưa 

đoạn  Hoặc  nghiệp  mà  muốn  liễu  sanh  tử  thì  có  mộng  cũng  chẳng  mơ 

được  đâu!  Vì  phàm  phu  vãng  sanh  là  do  tín  -  nguyện  cảm  Phật  nên  có 

thể cậy vào Phật từ lực để đới nghiệp vãng sanh. Nay đã chẳng sanh lòng 

tín - nguyện, lại đem mỗi một lời đức Phật nói quy hết về tự tâm thì làm 

sao cảm Phật được! Cảm và Ứng chẳng phù hợp thì chúng sanh là chúng 

sanh, Phật là Phật! Đem pháp Hoành Siêu (vượt thoát theo chiều ngang) 

dùng làm pháp Thụ Xuất (thoát ra theo chiều dọc) thì sẽ đạt được lợi ích 

nông cạn, bị tổn hại sâu xa! Chẳng thể không biết [điều này]! Chỗ được 

lợi ích là nghe theo lời nói ấy thì cũng có thể khai ngộ, nhưng chỗ bị tổn 

hại là đã bỏ tín - nguyện thì sẽ không cách gì cậy vào Phật từ lực được! 

Do vậy, tôi nói:  “Người thật sự tu Tịnh Độ chẳng dùng đến khai thị của 

 nhà Thiền do pháp môn, tông chỉ bất đồng”.  Xin hãy sáng suốt soi xét. 

Nếu chẳng nghĩ như vậy là đúng thì xin hãy thưa hỏi nơi bậc đại thông 

gia cho khế hợp tâm chí của ông. Cố nhiên Quang không chấp trước! 

524. Thư trả lời hai vị nữ cư sĩ Huệ Thục và Huệ Khánh 

Con người sống trong thế gian ắt phải trọn hết chức phận của chính 

mình. Có trọn được hết chức phận của chính mình thì mới chẳng phụ ân 

57 Nguyên văn “căn trần huýnh thoát”, đây là một thuật ngữ trong tông Thiên Thai, 

chỉ cảnh giới đã đạt được đến mức tâm thanh tịnh, các Căn không bị các Trần làm ô 

nhiễm nữa nên gọi là “thoát”. Do những đối tượng bên ngoài không còn bị ô nhiễm 

bởi các phiền não bên trong nên chúng được nhận biết khách quan như gương chiếu 

bóng, nên khi ấy sáu Trần không còn gọi là Trần nữa mà gọi là Cảnh. Vì thế gọi là 

“huýnh thoát” (vượt khỏi hẳn, vượt xa). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 83 of 315

“trời  che  đất  chở,  mặt  trời,  mặt  trăng  chiếu  soi,  cha  mẹ  sanh  thành,  sư 

trưởng giáo huấn”. Nếu không, tuy mang tiếng là người, nhưng thật sự 

chẳng  khác  gì  cầm  thú  cho  lắm,  sẽ  thành  phường  sống  uổng  chết  phí, 

tương lai trầm luân trong ác đạo, trọn chẳng có thuở thoát ra, chẳng đáng 

buồn sao? 

Nói tới chuyện trọn hết chức phận thì đối với thân phận nữ nhân, quả 

thật [chuyện ấy] có quan hệ lớn lao nhất nhưng trọn chẳng tỏ lộ dấu vết. 

Cõi đời bình trị hay loạn lạc, gia đình hưng thịnh hay suy sụp đều do nữ 

nhân có trọn hết chức phận hay không? 

Chức phận của nữ nhân như vừa mới nói đó chính là “hiếu thảo đối 

với bố mẹ chồng, hòa thuận với chị em dâu, giúp chồng dạy con” v.v… 

Bởi  lẽ,  [nữ  nhân]  có  thể  hiếu  thảo,  hòa  thuận,  ôn  nhu,  cung  kính,  đấy 

chính là “nghi gia”; có thể giúp đỡ chồng khiến cho đức hạnh lẫn nghề 

nghiệp  của  ông  ta  ngày  càng  tiến  triển,  lỗi  lầm  ngày  một  ít,  đấy  chính 

là “nghi thất”58. Hễ nghi thất nghi gia thì con cái nhìn vào sẽ được cảm 

hóa, đều thành hiền thiện. Con cái đã thành hiền thiện thì từ đấy trở đi, 

con cháu đời đời đều thành hiền thiện. 

Vì  thế,  Quang  thường  nói:   “Quyền  trị  quốc  bình  thiên  hạ,  bọn  nữ 

 nhân nắm quá nửa”.  Lại nói:  “Dạy con là cái gốc để trị quốc bình thiên 

 hạ,  nhưng  dạy  con  gái  lại  càng  quan  trọng  hơn” .  Nếu  không,  chẳng 

những [nữ nhân] không thể giúp chồng dạy con thành người lành được, 

mà ngược lại sẽ giúp chồng dạy con thành kẻ ác đến nỗi trở thành tình 

thế vô pháp vô thiên như trong ngày nay! 

Các  bà  đều  có  thiện  căn  từ  đời  trước,  được  làm  vợ  chồng  với  Huệ 

Dung.  Tuy  sanh  nhằm  thời  Phật  pháp  tàn  diệt,  nhưng  may  mắn  được 

nghe pháp môn Tịnh Độ là pháp môn phổ độ chúng sanh của đức Như 

Lai! Chỉ cần chịu sanh lòng chân thật, phát nguyện thiết tha, xưng niệm 

vạn đức hồng danh của A Di Đà Phật, chắc chắn sẽ tiêu trừ Hoặc nghiệp, 

tăng trưởng thiện căn trong đời này. Khi lâm chung, nương theo Phật từ 

lực vãng sanh Tây Phương, quả thật là vô thượng đại pháp chẳng dễ gì 

gặp được trong ngàn đời vạn kiếp! 

Các bà đã là chị em với nhau qua tình vợ chồng, ắt phải yêu thương, 

kính trọng lẫn nhau, khuyên răn, khích lệ lẫn nhau. Chớ nên giống bọn 

nữ nhân vô tri chưa nghe biết đạo: Hằng ngày cứ chuyên tranh cãi, ghen 

58  “Nghi thất nghi gia”  là một thành ngữ chỉ gia đình êm ấm, vợ chồng hòa thuận. 

Từ ngữ này xuất phát từ câu thơ Đào Yêu trong phần Châu Nam của kinh Thi:  “Đào 

 chi  yêu  yêu,  chước  chước  kỳ  hoa.  Chi  tử  vu  quy,  nghi  kỳ  thất  gia” (Cây  đào  mơn 

mởn, chi chít những hoa. Cô về nhà chồng, yên cửa, vui nhà). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 84 of 315

ghét, báng bổ, hạ nhục lẫn nhau. Như thế thì tâm địa ngày một tối tăm, 

phước  -  thọ  ngày  một  thu  hẹp,  khi  một  hơi  thở  ra  không  hít  vào  được 

nữa sẽ khó khỏi đọa lạc trong ba ác đạo. Nỗi khổ ấy chẳng thể nào diễn 

tả được đâu! 

Các bà đã cùng quy y, tức là đồng môn, đồng tu Tịnh nghiệp, tương 

lai cùng sanh Tịnh Độ, cùng thấy A Di Đà Phật, cùng nghe Phật pháp, 

cùng chứng vô thượng đạo. Trong lúc này mọi người đều cùng đồng tâm 

tận lực tu trì, há chẳng gắng công ư? Do Huệ Dung muốn cho hai người 

quý vị cùng được thấm nhuần sự giáo hóa của Phật nên mới xin Quang 

đặt pháp danh cho hai bà và khai thị. Vì vậy, tôi mới nói dài dòng như 

thế, thật sợ các bà tự nghĩ mình kém hèn, nhỏ nhoi, chẳng biết một niệm 

tâm tánh của chúng sanh và Phật trọn chẳng khác gì, nhưng do mê - ngộ 

khác  nhau  đến  nỗi  khác  biệt  vời  vợi  một  trời  một  vực.  Nay  giảng  đại 

lược nguyên do, những điều khác đã nói tường tận trong Văn Sao, Gia 

Ngôn Lục, hãy xin Huệ Dung giảng cho các bà thì sẽ đều biết rõ vậy. 

525. Thư trả lời cư sĩ Từ Úy Như 

Nhận được thư, biết lệnh thúc59 sống - chết khá kỳ lạ. Các hạ nói đến 

chuyện [lệnh thúc sau khi mất, chuyển sanh làm] thần Già Lam60 vốn là 

chuyện thực tình, nhưng đấy là tiểu Già Lam, chứ không phải là đại Già 

Lam. Ông ta ăn chay, tụng kinh đều do túc căn xui khiến, tiếc chưa từng 

được gặp tri thức của pháp môn Tịnh Độ, đến nỗi [mất đi] vẫn đầu thai 

trong hàng hộ pháp có thần thông. Người ấy tri kiến giống với kẻ bình 

thường, còn đối với cảnh giới của Đại Sĩ đều chưa từng thấy. Nếu có thể 

dùng trí lực để biết đến cảnh giới của Đại Sĩ, sẽ trọn chẳng đến nỗi sống 

hồ  đồ  suốt  cả  một  đời  rồi  vẫn  sanh  làm  một  vị  thần  hộ  pháp  có  thần 

thông. 

Lệnh đệ chẳng vì chuyện này mà cực lực chú trọng vun bồi sự Tây 

quy  cho  cụ,  cứ  vẫn  muốn  làm  thế  nào  để  tăng  tiến  địa  vị  cho  ông  cụ. 

Tâm  ấy  cố  nhiên  là  tốt  đẹp,  nhưng  nếu  dựa  theo  Thật  Lý  để  tính  toán 

59 Tiếng gọi nhằm tỏ vẻ kính trọng chú của người khác. 

60 Già Lam Thần hiểu theo nghĩa rộng là chư thiên, thiện thần thủ hộ nhà chùa. Nếu 

hiểu theo nghĩa hẹp thì từ ngữ Già Lam chỉ cho mười tám vị thiện thần thủ hộ các 

chùa. Theo Thất Phật Bát Bồ Tát Sở Thuyết Đại Đà La Ni Thần Chú Kinh, quyển 4, 

tên của 18 vị Già Lam là 1) Mỹ Âm 2) Phạm Âm 3) Thiên Cổ 4) Xảo Diệu 5) Thán 

Mỹ 6) Quảng Diệu 7) Lôi Âm 8) Sư Tử Âm 9) Diệu Mỹ 10) Phạm Hưởng 11) Nhân 

Âm 12) Phật Nô 13) Thán Đức 14) Quảng Mục 15) Diệu Nhãn 16) Triệt Thính 17) 

Triệt Thị 18) Biến Quán. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 85 of 315

cho lệnh thúc thì hãy nên khuyên con trai ông cụ thành kính tột bậc để 

vun bồi nơi pháp môn Tịnh Độ, hồi hướng cầu cho cụ thoát khỏi chức cũ 

trong thần đạo, sanh vào Cực Lạc Phật quốc. 

Nói  đến  chuyện  vun  bồi  công  đức  thì  mở  mang  tri  thức  cho  người 

khác là bậc nhất. Hiện thời Tăng Quảng Văn Sao đã sắp chữ xong xuôi, 

nhưng vẫn chưa kết thúc. Đợi cho Thọ Khang Bảo Giám sắp chữ xong 

sẽ thôi không đưa thêm bài [vào bộ Văn Sao nữa], cho in ra. Hiện thời 

đã dày tới bốn trăm hai mươi trang, nhưng vẫn chưa định được số trang 

thật sự. In chữ lớn thì mỗi bộ phải trên dưới tám cắc vì trong năm ngoái 

[tiền in mỗi cuốn] Đại Sĩ Tụng phải tốn đến ba cắc bốn xu mà [Đại Sĩ 

Tụng]  chỉ  có  hai  trăm  mười  trang.  Sách  này  (tức  Ấn  Quang  Văn  Sao 

Tăng Quảng Chánh Biên) sẽ phải đắt gấp đôi! 

Gần đây chiến sự dồn dập, giá giấy tăng vùn vụt. Nếu lệnh đệ chịu 

bỏ  tiền  in  bao  nhiêu  bộ  để  tự  mình  thí  tặng  ngõ  hầu  hết  thảy  những 

người đọc [Văn Sao] đều biết nguyên do vãng sanh Tịnh Độ; đem công 

đức ấy để làm bằng khoán vãng sanh cho cha, lại thêm chí thành, ắt sẽ 

được như nguyện, sẽ có lợi ích công đức chân thật nhất. Tuy tợ hồ chẳng 

dính  líu  đến  Phổ  Đà,  nhưng  cũng  chẳng  phải  là  không  dính  líu,  vì  mọi 

người đều nói  “Phổ Đà Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao”  vậy. Tiếp theo đó, 

tôi  phải  giám  đính  Phổ  Đà  Sơn  Chí.  Giám  đính  xong  sẽ  cho  khắc  ván, 

khoảng Xuân - Hè năm sau sẽ in thành sách. Nếu chịu bỏ tiền in để hồi 

hướng thì so ra càng thù thắng lâu dài hơn những thứ công đức khác! 

526. Thư trả lời cư sĩ Lý Viên Tịnh (thư thứ nhất) 

Nhận được thư khôn ngăn cảm kích, hổ thẹn. Phương cách biên soạn 

tác phẩm lớn lao61 như ông đã trình bày cho thấy ông trống lòng, chẳng 

ỷ  vào  ý  kiến  của  chính  mình,  tôi  hết  sức  khâm  phục!  Những  kẻ  hoằng 

pháp  hiện  thời  thường  muốn  dẫn  dắt  người  khác  vào  trong  Phật  pháp, 

nhưng trước hết chính mình đã phải chiều theo [ý thích] của người ta để 

61 Tức cuốn Ấn Quang Pháp Sư Gia Ngôn Lục do Lý Viên Tịnh biên soạn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 86 of 315

làm thì đại thể đã mất62, làm sao có thể khiến cho người khác trọng pháp 

được? Thoạt đầu các hạ phỏng theo cách thức mới, nay vẫn muốn khiến 

cho đại chúng chẳng giẫm theo thói tệ khinh pháp, đáng gọi là “thật sự 

thấu hiểu thể thống hoằng pháp”. 

Còn như Ấn Quang Văn Sao thì quả thật văn chương chất phác, kém 

cỏi khó thể chịu đựng được, nhưng đối với kẻ sơ cơ cũng chẳng phải là 

không tạo được lợi ích nhỏ nhặt. Do vậy, suốt mấy năm qua, đã được sắp 

xếp ấn hành năm lần: Khắc ván một lần, [bản khắc ấy] hiện còn giữ tại 

Dương Châu; Từ Úy Như in hai lần ở Bắc Kinh, in một lần tại Thượng 

Hải. Trước kia Quang in một lần, nay lại in một lần nữa. Trong tháng Tư 

sẽ có thể ra sách; in ra được mấy vạn. Bản in lần này nhiều hơn lần trước 

một  trăm  hai  mươi  trang,  đặt  tên  là  Tăng  Quảng  Ấn  Quang  Văn  Sao. 

Thường có người gởi thư yêu cầu, đủ biết phần nhiều kẻ sơ cơ phát tâm 

chẳng vì văn chương chất phác kém cỏi mà chê bỏ. 

Các hạ lại chọn lấy những điều trọng yếu, phân môn chia loại để lưu 

truyền, so với trọn bộ sách sẽ tốn kém ít hơn mà lợi ích nhiều hơn, quả 

thật là công đức chẳng thể nghĩ bàn! Lúc Quang mới xuất gia, thấy các 

tri thức dạy người khác tu trì, trọn chẳng nhắc đến những chuyện nhân 

quả,  luân  thường  v.v…  đến  nỗi  có  kẻ  tu  trì  khá  tốt  đẹp,  nhưng  đối  với 

luân thường chẳng thể nghiêm túc trọn hết bổn phận của chính mình; do 

vậy đã khiến cho những kẻ chẳng biết đến chân lý Phật pháp phần nhiều 

dấy lòng báng bổ! Quang ôm ấp ý nguyện uốn nắn thói tệ ấy đã lâu. Vì 

vậy, trong hết thảy những bài viết lách đều nhắc đi nhắc lại. Nếu các hạ 

chẳng cho những gì tôi đã nói là thừa thãi, có lẽ nên sao lục [những lời 

62 Ở chỗ này nếu không chú ý sẽ dễ hiểu lầm ý Tổ nên chúng tôi xin mạn phép giải 

thích thô thiển như sau: Để hoằng pháp hữu hiệu, người đứng ra hoằng pháp đừng 

cậy theo thiên kiến của chính mình, mà phải quán sát thời cơ, căn tánh của đại chúng 

đương  thời  để  hoằng  dương  đúng  pháp  sao  cho  giản  tiện,  thiết  thực,  đừng  bày  vẽ 

những chuyện lập dị, phô trương; chẳng hạn tu Tịnh Độ mà chuyên chú trọng thấy 

tướng hảo, cầu thần thông, hoặc xen tạp thật nhiều Mật chú nhằm phô trương thần 

thông, kiến thức, hoặc áp dụng phương cách tọa thiền để trì danh, hoặc mong được 

người  khác  ca  ngợi,  cầu  sau  khi  chết  sẽ  lưu  lại  xá-lợi,  hoặc  khoe  khoang,  bịa  đặt 

cảnh  giới  chứng  đắc,  quên  bẵng  mục  đích  chính  là  cầu  được  vãng  sanh,  khiến  cho 

Tăng - tục không thể chuyên tu. Tiếp đó, khi hoằng pháp phải tỉnh táo noi theo đúng 

chương trình ban đầu, đừng vì nể nang hay tài lợi mà chiều theo ý thích của một số 

đàn-na  thí  chủ  sẵn  tiền  bạc  để  rồi  sửa  đổi  chương  trình  theo  đúng  ý  những  người 

ấy, không quan tâm đến chương trình tu tập có thật sự đem lại lợi ích thiết thực cho 

những người khác hay không. Do người có tiền, có thế lực có thể chi phối đạo tràng 

thì làm sao họ còn tôn trọng pháp sư, tôn trọng pháp được hoằng dương bởi pháp sư 

hay thiện tri thức nữa! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 87 of 315

đó] để giúp vãn hồi thế đạo nhân tâm. 

Các  hạ  chưa  đầy  ba  mươi  tuổi  mà  đã  hiện  tướng  suy  yếu,  cố  nhiên 

hãy  nên  bỏ  [cái  học]  rộng  rãi  để  giữ  lấy  chỗ  ước  lược,  hãy  chuyên  tu 

Tịnh nghiệp. Khi Tịnh nghiệp đã thành tựu lớn lao rồi, sẽ hoằng dương 

các pháp khác ngõ hầu thật sự tự lợi, lợi tha. Nếu không, tuy có thể lợi 

người,  nhưng  [những  pháp  ấy]  vẫn  chưa  phải  là  đạo  rốt  ráo  để  được 

thoát sanh tử ngay trong đời này mà đối với chuyện thuộc về bổn phận 

của chính mình thì chưa thể đoạn sạch Phiền Hoặc để liễu sanh tử. 

Lại  do  chưa  hoàn  toàn  chuyên  chí  nơi  Tịnh  nghiệp,  chắc  sẽ  nương 

vào  giáo  nghĩa  theo  đường  lối  thường  rồi  nghi  ngờ  pháp  môn  đặc  biệt. 

Nếu vậy, sẽ không thể nhờ vào Phật từ lực để đới nghiệp vãng sanh được 

đâu!  Tuy  đã  gieo  thiện  căn,  nhưng  vẫn  là  chén  bát  chưa  nung,  hễ  gặp 

trận mưa tái sanh ắt bị hư nát, đáng tiếc lắm thay! Sư Hiển Ấm sẵn lòng 

đại từ bi, đặc biệt sợ bọn thanh niên thông minh sẵn có huệ căn bị mất 

đại lợi ích, nên hiện ra tướng trạng đáng để dè dặt, răn nhắc63 ấy! Điều 

ấy chưa bao giờ không phải là khai thị chân thật để sâu xa khuyên nhủ 

các hạ tận lực tu trì Tịnh nghiệp vậy! 



527. Thư trả lời cư sĩ Lý Viên Tịnh (thư thứ hai) 

Nhận được thư, khôn ngăn cảm kích, hổ thẹn. Bản biên tập này của 

các  hạ  đúng  là  mày  -  mắt  rành  mạch,  lợi  người  nhiều  lắm!  Trộm  nghĩ: 

Những đoạn được trích lục trong bộ sách này đều lấy từ phần Thư Từ, 

nhưng ngay trong những phần Luận, Sớ, Tựa, Bạt v.v… cũng có [những 

đoạn]  có  thể  trích  lục;  chứ  không  phải  là  thư  từ  thì  trích  lục  được,  còn 

những phần khác đều chẳng nên trích lục! 

Hơn  nữa,  cuốn  sách  này  vốn  là  sách  trích  lục,  cố  nhiên  chẳng  cần 

phải  sợ  bị  phạm  lỗi  “cắt  xén  chương  đoạn  để  chọn  lấy  nghĩa”;  nhưng 

63 Sư Hiển Ấm là đệ tử của pháp sư Đế Nhàn, cực thông minh, chưa đầy hai mươi 

tuổi  đã  thông  thạo  giáo  nghĩa  tông  Thiên  Thai,  qua  Nhật  học  Mật  Tông,  sau  ba 

năm đã thấu hiểu giáo nghĩa Mật Tông. Do quá thông minh nên đâm ra ngạo nghễ, 

thường viết những bài gởi đăng trên tờ Hải Triều Âm đề cao Mật Tông, cho rằng các 

tông  phái  khác  đều  là  thấp  kém,  và  chỉ  có  mình  mới  hiểu  đúng  Mật  Tông.  Khi  Sư 

trở về nước, đến gặp thầy với vẻ hiu hiu tự đắc. Pháp sư Đế Nhàn từ bi khuyên Hiển 

Ấm nên ẩn cư hàm dưỡng cho sâu dầy rồi mới ra hoằng pháp để tránh va vấp, nhưng 

Hiển Ấm lại tưởng lầm thầy mình đố kỵ, cố tình chèn ép, nên đau bực đến nỗi ngã 

bệnh. Trong khi bị bệnh vẫn dùng thế trí biện thông để tranh biện với những ai vấn 

nạn nên cuối cùng đã phải kiệt sức chết khi chưa đầy 24 tuổi. Khi mất, Sư thần trí mê 

loạn, không niệm Phật mà cũng không trì chú được nên rất khó thể khỏi bị đọa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 88 of 315

trong  thời  thế  hiện  tại,  càng  phải  nên  chú  trọng  nhân  quả,  thành  kính, 

luân thường, coi đó là nhiệm vụ trọng yếu để cứu quốc, cứu dân, hoằng 

pháp lợi sanh. Phàm những đoạn văn nào liên quan đến những ý nghĩa 

ấy có lẽ nên thu thập cho nhiều. 

Ông lập ra mười khoa, khá là thông suốt. Đôi khi có những chỗ câu 

chữ không đều và những chữ không trôi chảy rõ ràng cho lắm; do vậy tôi 

bèn liệt kê [mười khoa ấy] như sau: 

1) Tán Tịnh Độ siêu thắng (khen ngợi Tịnh Độ siêu việt, thù thắng)

2)  Giới  tín  nguyện  chân  thiết  (răn  nhắc  tín  nguyện  phải  chân  thật, 

thiết tha) 

3) Thị tu trì phương pháp (dạy về phương pháp tu trì) 

4) Luận sanh tử đại sự (bàn về đại sự sanh tử) 

5) Miễn cư tâm thành kính (gắng giữ lòng thành kính) 

6) Khuyến chú trọng nhân quả (khuyên chú trọng nhân quả)

7) Phân Thiền Tịnh giới hạn (phân định giới hạn giữa Thiền và Tịnh) 

8) Thích phổ thông nghi hoặc (cởi gỡ những ngờ vực phổ biến) 

9) Dụ tại gia thiện tín (khuyên nhủ hàng thiện tín tại gia) 

10) Tiêu ưng độc điển tịch (liệt kê những kinh sách nên đọc). 

Xin ông hãy cân nhắc! 

528. Thư trả lời cư sĩ Lý Viên Tịnh (thư thứ ba) 

Quang thường nói:  “Giáo dục trong gia đình chính là cái gốc để trị 

 an.  Nhân  quả  báo  ứng  chính  là  pháp  để  chế  ngự  cái  tâm!”  Trong  gia 

đình, sự dạy dỗ của mẹ là trọng yếu. Nếu có mẹ hiền, trong thuở thơ ấu 

con cái lại thường được giảng giải về nhân quả thì khi những đứa con ấy 

lớn khôn chắc chắn sẽ chẳng đến nỗi làm những chuyện nghịch trời tổn 

đức  v.v…  Tiếc  cho  những  người  hướng  dẫn  đề  xướng  dù  tại  gia  hay 

xuất gia đều chẳng chú ý tới chuyện này, đáng than lắm! 

Ngày hôm qua đã dán thư xong, khi bưu tá đến đây thì lại giao tiếp 

một lá thư khác. Do vậy, gắng gượng viết bài đề từ gồm bốn mươi vần; 

chỉ vì tôi trọn chẳng làm thơ nên dùng chữ phần nhiều khiên cưỡng, xin 

hãy sửa chữa. Bài Lâm Chung Châu Tiếp Yếu Ngữ (những lời lẽ quan 

trọng  dùng  làm  mái  chèo  cho  chiếc  thuyền  [vượt  biển  sanh  tử]  lúc  lâm 

chung)  được  lưu  truyền  đã  lâu,  có  khá  nhiều  chỗ  bị  sai  ngoa.  Đối  với 

những chỗ ý nghĩa chẳng trọn vẹn trong phần này, tôi đều tự tiện bổ túc. 

Phần  luận  kệ  ở  phía  sau,  Quang  từng  thấy  luôn  luôn  có,  chẳng  biết  do 

ý gì ông lại lược bỏ đến nỗi lời lẽ trở thành thiếu căn cứ? Mà đáng tiếc 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 89 of 315

là phần nguyên văn cũng không nêu ra tên của bài luận ấy. Xin ông hãy 

cân nhắc! 

Thêm  nữa,  bài  kệ  ấy  sợ  là  do  noi  theo  Du  Già  Luận64  mà  soạn  ra. 

[Tựa đề] Lâm Chung Châu Tiếp chỉ cần [viết] thấp xuống một chữ. Hai 

chữ Yếu Ngữ (lời nói quan trọng) có lẽ nên bỏ đi và vẫn dùng cùng một 

cỡ chữ bởi chữ nhỏ hơn thì người già xem sách sẽ phải tốn nhiều công. 

Phía trên tựa đề nên thêm hai chữ Phụ Lục thì chánh - phụ sẽ rõ ràng. 

Hiện thời do chiến sự chẳng thể gởi giấy tới được. An Sĩ Toàn Thư, 

Văn  Sao  trong  nhất  thời  đều  chẳng  thể  in  ra  được.  Xin  hãy  biên  soạn 

thong thả, đừng gấp rút thì người đỡ tốn sức mà chuyện lại được thong 

dong. Đối với những sách do Quang đã in đều cho làm bốn bức Chỉ Bản. 

Nếu cuốn sách này sắp chữ xong, cũng nên làm ra nhiều Chỉ Bản để tốn 

công một lúc, nhàn nhã lâu dài! 

529. Thư trả lời cư sĩ Lý Viên Tịnh (thư thứ tư) 

Hôm  qua  tôi  đã  duyệt  Gia  Ngôn  Lục  được  một  nửa,  hôm  nay  sẽ 

duyệt xong, nhưng vẫn phải đọc kỹ, cũng như tìm cách để mong đỡ mỏi 

mắt. Những chữ sai trong ấy đều ghi ra thành một bản gởi đi để làm căn 

cứ  sửa  đổi  cho  đúng  khi  tái  bản.  Trong  bản  giảo  chánh  của  Quang  đã 

nêu ra cặn kẽ [từng chỗ sai sót] nhằm dùng làm bản mẫu để sắp chữ [khi 

tái  bản].  Trong  tương  lai,  chuyện  giảo  đối  sẽ  do  Quang  tự  đảm  nhiệm. 

Trần  Thái  Thái  đã  chịu  tiền  sắp  chữ,  tiền  làm  Chỉ  Bản  và  tiền  in  một 

ngàn  bộ,  như  vậy  là  đỡ  tốn  công  nhiều  lắm.  Tôi  sẽ  bảo  ấn  quán  khi  in 

xong  một  vạn  bộ  Văn  Sao  sẽ  in  cuốn  sách  này  trước.  Vẫn  sợ  là  trong 

khoảng  tháng  Mười  Một,  tháng  Chạp  mới  ra  sách  được.  Quang  ở  đây 

chờ cư sĩ Tôn Hậu Tải, đợi ông ta đến rồi mới trở về đất Hỗ được! 

530. Thư trả lời cư sĩ Lý Viên Tịnh (thư thứ năm) 

64 Du Già Luận có tên đầy đủ là Du Già Sư Địa Luận (Yogacārabhūmi) do Bồ Tát Di 

Lặc giảng, ngài Vô Trước ghi lại, ngài Huyền Trang dịch sang tiếng Hán. Đây là một 

trong những bộ luận căn bản của tông Duy Thức, mà cũng là một bộ luận quan trọng 

cho những ai nghiên cứu giáo nghĩa Đại Thừa. Bộ luận này giảng cặn kẽ về Du Già 

Hạnh  quán  pháp,  chủ  trương  đối  tượng  khách  quan  và  tâm  thức  căn  bản  của  nhân 

loại (A Lại Da Thức) đều là những hiện tượng giả hiện; cho nên phải xa lìa những 

quan niệm đối đãi Có và Không, tồn tại - bất tồn tại v.v… để có thể ngộ nhập Trung 

Đạo. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 90 of 315

Hôm  qua  nhận  được  thư,  tâm  hết  sức  vui  mừng,  an  ủi.  Khi  trước 

nghe nói chiến sự nổ ra tại Thượng Hải, tôi nghĩ Tam Bảo gia bị, chắc 

[gia  đình  ông]  sẽ  chẳng  đến  nỗi  bị  nguy  hiểm.  Nay  biết  trong  lúc  ông 

không  trốn  tránh  được  thì  Viên  Minh  lại  dám  đem  xe  hơi  đến  đón  mà 

lính  Nhật  cũng  chẳng  làm  điều  hung  ác,  Bồ  Tát  cứu  khổ  cứu  nạn  quả 

thật  chẳng  thể  nghĩ  bàn  thấu  suốt  được!  Xin  hãy  khuyên  hết  thảy  mọi 

người  cùng  niệm  Quán  Âm  để  mong  Bồ  Tát  gia  bị  khiến  cho  thủ  lãnh 

quân Nhật ngưng diệt ác tâm lẫn độc tâm thì chiến sự sẽ tự ngưng dứt. 

Đừng  nên  đem  lòng  ác  nguyền  rủa  [quân  Nhật]  bởi  chẳng  khế  hợp  với 

tâm  đại  bi  bình  đẳng  của  Bồ  Tát  vậy.  (Ngày  mồng  Chín  tháng  Giêng  năm 

 Nhâm Thân - 1932) 

531. Thư trả lời cư sĩ Đồng Ảnh

Trong tháng Chín tôi nhận được thư do anh của ông gởi, nói ông bị 

bệnh,  tâm  chí  bất  định:  Hoặc  là  gấp  muốn  được  trị  bệnh  giống  như 

không rảnh rỗi để chờ đợi nữa, hoặc thầy thuốc đến kê toa nhưng không 

chịu  uống,  hoặc  mời  cả  hai  thầy  thuốc  v.v…  thật  giống  như  tánh  tình 

của con nít! Cầu thầy trị bệnh kiểu đó sẽ càng bệnh thêm; làm sao lành 

bệnh  cho  được?  Bởi  lẽ,  tâm  niệm  nóng  nảy  bộp  chộp  là  tự  mình  tăng 

thêm  bệnh.  Cắt  thuốc  loạn  xạ  là  thầy  thuốc  tăng  thêm  bệnh.  Ông  phát 

tâm  muốn  xuất  gia  tu  hành,  giải  quyết  cho  xong  đại  sự  sanh  tử,  nhưng 

thái độ phú quý kiêu căng ấy chưa bỏ được mảy may nào, khi xuất gia lỡ 

bị  bệnh  ắt  sẽ  chết  gấp!  Ông  có  tánh  kiêu  ngạo  ấy,  mà  còn  có  thể  cam 

chịu sự yên tĩnh, đạm bạc, xem thân này như thứ thừa thãi được ư? 

Hơn nữa, người học đạo hễ gặp những chuyện chẳng như ý chỉ nên 

coi chúng như những cơ hội để hướng đến đạo. Cảnh nghịch xảy tới bèn 

thuận  chịu,  dẫu  có  gặp  chuyện  nguy  hiểm  gì  đi  nữa  thì  trong  lúc  ấy  sẽ 

chẳng  đến  nỗi  kinh  hãi  tới  mức  hoảng  loạn,  quýnh  quíu!  Chuyện  gì  đã 

qua thì lòng cũng chẳng bận tâm tới nữa, coi như giấc mộng đêm qua; há 

nên thường giữ mãi trong tâm đến nỗi tạo thành căn bệnh ngực đập như 

trống làng? Ông đã muốn tu hành hãy nên biết hết thảy cảnh duyên đều 

do túc nghiệp cảm thành. Lại càng phải nên chí thành niệm Phật thì sẽ 

chuyển được nghiệp. Chúng ta chẳng làm chuyện nghịch trời tổn đức thì 

đâu có sợ gì? Người niệm Phật được thiện thần che chở, gia hộ, ác quỷ 

tránh xa, còn sợ chi nữa? 

Nếu ông thường sợ hãi, sẽ bị ma “sợ hãi” dựa vào, ắt sẽ có oán gia từ 

vô lượng kiếp thừa dịp lòng ông sợ hãi kéo đến dọa dẫm khiến cho ông 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 91 of 315

mất trí điên cuồng để báo oán xưa. Đừng nói: “Ta vẫn niệm Phật, đâu sợ 

đến nỗi như thế!” Chẳng biết rằng: Toàn thể chánh niệm của ông đã quy 

vào lòng sợ hãi, khí phận đã cách ngăn với Phật, đã thông với ma! Đâu 

phải là Phật chẳng linh mà là do ông đã đánh mất chánh niệm, đến nỗi 

niệm Phật chẳng được lợi ích trọn vẹn. 

Xin ông xem thư Quang, hãy thống thiết sửa đổi tâm trước, sẽ nghĩ 

anh  mình  một  vợ  một  chồng,  đâu  có  gì  đáng  lo?  Nếu  túc  nghiệp  hiện 

tiền,  dẫu  sợ  hãi  há  có  tiêu  diệt  được  chăng?  Chỉ  nên  chẳng  sợ,  hễ  giữ 

được chánh niệm thì cư xử sẽ thích đáng, thần thái chân thật đã yên định 

thì tà quỷ chẳng thể xâm phạm được! Nếu không, sẽ do tà chiêu tà, kẻ 

oán  trong  đời  trước  đều  kéo  tới,  gặp  chuyện  không  quyết  định  được, 

hoàn toàn bó tay! Chẳng đáng buồn ư? 

Nay tôi tính kế cho ông: Hãy nên buông xuống những điều ôm giữ. 

Hết thảy mọi chuyện đều có thể lo liệu được, chớ nên ôm đồm, lo lắng. 

Chỉ sợ hạnh mình có tỳ vết, chẳng sợ quỷ thần gây họa hoạn. Nếu ông ở 

nhà tu hành tốt đẹp thì sẽ cùng với anh và vợ v.v… giúp đỡ nhau tu trì 

Tịnh nghiệp. Nếu chẳng thể làm được như vậy thì hãy sang Thượng Hải 

ở  nhờ  Phật  Giáo  Tịnh  Nghiệp  Xã,  hằng  ngày  thường  được  nghe  giảng 

nói, cũng như hằng ngày thường theo đại chúng niệm Phật. 

Hiện  thời,  Tịnh  Nghiệp  Xã  dời  sang  Nam  Viên  của  nhà  họ  Giản, 

có cơ sở chừng mười hai mười ba mẫu đất, là đạo tràng lớn nhất. Năm 

sau,  pháp  sư  Đế  Nhàn  sẽ  giảng  Niết  Bàn  Kinh  Sớ65  tại  đấy.  Nơi  ấy 

nhiều phòng ốc, chẳng chật hẹp như [cơ sở cũ] ở đường Ái Văn Nghĩa 

(Avenue Road)66. Nếu ông đến thì mỗi tháng đóng góp bao nhiêu đó tiền 

ăn  uống,  chắc  chắn  sẽ  được  như  nguyện.  Sau  mấy  tháng  sẽ  trở  về  nhà 

thăm  một  chuyến,  bàn  bạc  chuyện  nhà  với  anh  ông,  hàn  huyên  với  vợ, 

65  Bộ  sách  này  có  tên  đầy  đủ  Đại  Bát  Niết  Bàn  Kinh  Sớ,  33  quyển,  do  ngài  Quán 

Đảnh soạn từ năm Đại Nghiệp thứ mười (614) cho đến năm  Đại Nghiệp mười lăm 

(619) đời Tùy. Thoạt đầu chỉ gồm mười hai quyển giải thích kinh văn và một quuyển 

giảng huyền nghĩa. Về sau, ngài Kinh Khê Trạm Nhiên lại sửa chữa, mở rộng thêm 

thành mười lăm quyển. Đến thời Vạn Lịch nhà Minh, ngài Viên Trừng lại tăng thêm 

phần chú sớ, vựng biên, tạo thành ba mươi sáu quyển, nhưng bị hậu nhân chê là “tự 

tiện sửa chữa, cắt xén, ý tưởng hỗn loạn”. Trải qua nhiều lần tu chỉnh, bản phổ biến 

nhất hiện thời là bản ba mươi ba quyển. 

66 Con đường này vốn có tên là Bình Kiều. Khi Thượng Hải bị biến thành tô giới, 

con  đường  này  nằm  ngay  phía  Đông  của  tô  giới  công  cộng  nên  bị  đổi  tên  thành 

Avenue  Road.  Khi  chánh  quyền  Uông  Tinh  Vệ  chiếm  lại  tô  giới,  đã  đổi  tên  con 

đường này thành Đại Đồng. Vào năm 1945, nó lại bị đổi tên lần nữa thành Bắc Kinh 

Tây Lộ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 92 of 315

không đầy mấy ngày lại đi, quả thật là biện pháp tu đạo hy hữu bậc nhất. 

Quang  nghĩ  ông  làm  như  thế  thì  lợi  ích  đạt  được  sẽ  trỗi  hơn  vô  lượng 

lần so với xuất gia, nhưng phải vứt bỏ kiến thức giống như trẻ nít và lũ 

người vô tri đầu đường xó chợ đi thì sẽ đích thân đạt được vô biên lợi 

ích! 

Đang trong tình thế nguy hiểm này, hãy nên mở rộng tấm lòng, tầm 

mắt, nỗ lực tu trì Tịnh nghiệp. Tất cả cát - hung, họa - phước đều chẳng 

bận tâm đến, cứ tùy duyên ứng biến. Dẫu cho đại họa đối đầu, vẫn nghĩ 

tới  những  người  cùng  mắc  họa  này  chẳng  biết  có  mấy  ngàn  vạn  ức. 

Trong lúc không thể làm gì được, vẫn còn có A Di Đà Phật, Quán Thế 

Âm Bồ Tát để nương tựa được, nào còn sợ hãi chi! Lấy niệm Phật, niệm 

Quán Âm để làm căn cứ không sợ hãi. Mở rộng tâm lượng, đừng sợ hãi 

trước thì bệnh tự lành, thân tự yên vui. Nếu chẳng biết nghĩa này, chưa 

gặp cảnh nguy mà chính đã tự hãm vào trong cảnh nguy ngập trước, dẫu 

Phật,  Bồ  Tát  cũng  chẳng  thể  cứu  được  đâu!  Do  vậy,  quân  tử  gặp  cảnh 

hoạn  nạn  bèn  hành  xử  theo  cảnh  hoạn  nạn,  cho  nên  trong  bất  cứ  hoàn 

cảnh nào cũng được yên vui! 

532. Thư trả lời cư sĩ Quán Tâm 

Mấy hôm trước, qua lá thư từ núi [Phổ Đà] chuyển đến, biết tâm ông 

mộ  đạo  tha  thiết,  tu  trì  một  niềm  cẩn  trọng,  khôn  ngăn  vui  mừng,  hâm 

mộ, nhưng do quá bận bịu chẳng thể trả lời ngay. Ngày hôm qua do có 

chuyện phải sang đất Hàng, được rảnh rang đôi chút, bèn viết đại khái. 

 “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm chẳng giết, tu Thập 

 Thiện  nghiệp”   chính  là  chánh  nhân  Tịnh  nghiệp  của  tam  thế  chư  Phật. 

Ông hiếu thảo với cha mẹ, biết tiết kiệm, sống chất phác, ắt sẽ chẳng đến 

nỗi nhận tiền tài phi nghĩa, tâm hạnh ấy khá hợp với Phật. Nếu lại còn 

thêm  lòng  tín  nguyện  cầu  sanh  Tây  Phương,  ắt  sẽ  được  như  nguyện. 

Nhưng đã làm con người khác, làm cha của kẻ khác thì hãy nên nghĩ đến 

cách làm sao cho cha mẹ ta, con cái ta đều được rốt ráo an ổn. Há chẳng 

tận  lực  khuyên  cha  mẹ  ta  và  con  cái  ta  cùng  tu  Tịnh  nghiệp  ư?  Đấy  là 

ước  theo  phía  người  thân  mà  luận,  chứ  hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  con 

Phật, ta đã biết như vậy, nỡ lòng nào chẳng làm cho anh em trai, chị em 

gái, thân thích, làng nước của ta, hết thảy những người gần gũi mỗi mỗi 

đều  được  biết  tới  [pháp  môn  Tịnh  Độ]  hay  sao?  Ông  muốn  quy  y  để 

mong  vãng  sanh,  chẳng  nên  phát  hoằng  thệ  để  thực  hiện  sẵn  đạo  “tùy 

phần, tùy sức độ người” hay sao? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 93 of 315

Nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Hoành (Hoằng); nghĩa là dùng trí 

huệ lớn lao để hành đạo tự lợi, lợi người, tức là vì hết thảy chúng sanh 

mà  nói  “giữ  vẹn  luân  thường,  nghiêm  túc  trọn  hết  bổn  phận  của  chính 

mình, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đánh đổ ham muốn xằng bậy để khôi 

phục lễ nghĩa, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, tín nguyện 

niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương”.  Trong  Văn  Sao  đã  nói  đến  [chuyện 

này] nhiều lượt, nay nhắc lại với ông vì sợ có lẽ ông không chú ý đến nỗi 

bỏ qua. Vì thế, chẳng ngại gì nhắc lại! 

Hơn  nữa,  thế  đạo  loạn  lạc  như  hiện  thời  đều  là  vì  không  có  người 

khơi  gợi,  chỉ  dẫn  [những  điều  ấy].  Xét  đến  cội  nguồn  đều  do  trong  gia 

đình chẳng khéo dạy dỗ, cũng như chẳng nói đến nhân quả báo ứng mà 

ra. Thiên hạ chẳng yên, thất phu thất phụ có trách nhiệm! Chú trọng giáo 

dục gia đình và nhân quả báo ứng thì tự nhiên hiền tài sẽ đông đảo dấy 

lên, thiên hạ sẽ dần dần được thái bình. Đối với mọi người, xin hãy đều 

đem lời này khẩn thiết bảo ban. Đấy cũng là một đại sự quan trọng “sống 

trong  cõi  trần  học  đạo,  chính  mình  chưa  đắc  độ  mà  đã  làm  chuyện  độ 

người”. Xin hãy sáng suốt suy xét thì may mắn lắm. Những điều khác đã 

nói tường tận trong Văn Sao, ở đây không viết cặn kẽ! 

533 . Thư trả lời cư sĩ Lý Cát Nhân 

Nhận  được  thư  hôm  Rằm,  do  bận  bịu  không  rảnh  rỗi  nên  lần  khân 

đến  nay.  Nếu  có  thể  đích  thân  tận  mặt  đến  quy  y  thì  cố  nhiên  là  đúng 

lý, nhưng nếu chẳng đích thân đến được, chỉ dùng lòng chí thành khẩn 

thiết  giống  như  đích  thân  lãnh  nhận  thì  cố  nhiên  cũng  chẳng  khác  gì! 

Dẫu tận mặt quy y nhưng chẳng coi trọng chuyện quy y, suy nghĩ, cư xử 

vẫn giống như cũ thì tuy mang tiếng là quy y Tam Bảo, nhưng thật ra là 

quyến thuộc của ma vương. Lợi ích trong Phật pháp há có thể dùng hư 

danh để đạt được ư? 

Niệm Phật cần phải nhiếp tâm khiến cho tạp niệm không do đâu khởi 

lên  được.  Nếu  muốn  nhiếp  tâm  thì  hãy  nên  lắng  nghe.  Nếu  nghe  từng 

câu từng chữ cho rõ ràng thì tự nhiên tâm sẽ chẳng đến nỗi tán loạn quá 

mức,  dẫu  không  quán  tưởng  mà  cũng  giống  như  đang  nhập  quán.  Nếu 

chẳng  thể  nhiếp  tâm  được  thì  quán  cảnh  chẳng  rõ  ràng,  lý  tánh  chẳnh 

rành rẽ, lầm lạc muốn được sanh trong Thượng Phẩm, mặc theo ý mình 

quán tưởng sẽ bị ma dựa phát cuồng nhiều lắm! 

Há cứ phải quán tưởng thì mới có thể vãng sanh Thượng Phẩm được 

ư? Niệm [Phật] đến mức nhất tâm kèm thêm đại Bồ Đề tâm, lại còn tự 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 94 of 315

hành,  dạy  người,  hành  rộng  rãi  Lục  Độ,  ai  mà  chẳng  lên  được  Thượng 

Phẩm?  Nhưng  lấy  quán  tưởng  làm  nhân  cho  Thượng  Phẩm  thì  cũng  là 

một cách nói từ xưa đến giờ [dành riêng cho một hạng căn tánh nào đó], 

chứ  nhiếp  tâm  niệm  Phật  là  đạo  để  [căn  cơ]  thượng  -  trung  -  hạ  cùng 

tu,  lợi  ích  đạt  được  sẽ  tùy  theo  [căn  tánh  và  sự  tu  tập  của]  từng  người 

mà chia ra lớn - nhỏ. Nếu quán tưởng mà chẳng hiểu biết nguyên do thì 

quyết chớ nên mù quáng tu tập vì có thể bị ma dựa! Nếu ông có thể nhất 

tâm niệm Phật, há ông chẳng được sanh trong Thượng Phẩm ư? 

Chú Đại Bi chỉ nên y theo lời thầy đã dạy trong hiện thời mà niệm ắt 

sẽ có vô biên lợi ích. Cố nhiên hằng ngày nên thường niệm, cần gì phải 

trong  ngày  Thập  Trai  [mới  niệm].  Hơn  nữa,  chuyện  ăn  thịt  họa  hại  vô 

cùng.  Vợ  chồng  ông  đã  phát  tâm  vãng  sanh  Thượng  Phẩm,  sao  chẳng 

ăn chay trường mà chỉ ăn Thập Trai vậy? Chẳng riêng gì chính mình ăn 

chay mà còn nên khuyên con cái và người trong nhà đều cùng ăn chay. 

Đọc kỹ Văn Sao sẽ tự biết  (bài sớ kêu gọi [tu bổ] ao phóng sanh ở Nam Tầm đã 

 giảng giải khá tường tận) mối họa do ăn thịt và điều lợi do không ăn thịt. Cố 

nhiên nên nỗ lực nơi chuyện này, đừng để tập tục trói buộc, chỉ ăn Thập 

Trai mà thôi! 

Thuốc lá của Tây Dương gây hại thật sâu. Trong Văn Sao có in kèm 

thêm bài thuốc thần diệu để cai nghiện á phiện, linh nghiệm tột bậc! Có 

rất nhiều người đều cai thành công. Kẻ nào chẳng dứt nghiện được đều 

là vì thân thể đã mang sẵn bệnh tật khác. Ông hãy nên dựa theo đó, định 

kỳ  hạn  cai  nghiện  thong  thả  lâu  gấp  đôi  thì  sẽ  đoạn  được  cái  gốc  họa 

này. Chuyện vãng sanh cố nhiên chẳng vì cai nghiện hay không [mà bị 

ảnh hưởng], dẫu có tật ấy nhưng hễ sanh lòng tin chân thật, phát nguyện 

thiết tha, nhất tâm niệm Phật thì không một ai chẳng được vãng sanh. 

Thế đạo nhân tâm hiện thời bại hoại đến cực điểm. Muốn cho quốc 

gia  dần  dần  khôi  phục  nguyên  khí  mà  chẳng  vun  bồi  cho  gia  đình  sẽ 

không  thể  được.  Những  kẻ  hoại  loạn  thế  đạo  nhân  tâm  đều  do  sẵn  có 

tánh  tình  khác  lạ,  lại  không  được  gia  đình  dạy  dỗ,  khiến  cho  những  kẻ 

sẵn có tánh nết khác lạ ấy sanh khởi hành vi cuồng vọng, ra sức phóng 

túng,  tà  vạy.  Nếu  những  kẻ  ấy  được  dạy  dỗ  đàng  hoàng  thì  nếu  cùng 

quẫn  sẽ  riêng  mình  thiện,  khi  hiển  đạt  sẽ  làm  cho  kẻ  khác  đều  cùng 

thiện. Vì thế, Quang cực lực đề xướng dạy dỗ con cái để mong thiên hạ 

thái  bình,  nhân  dân  yên  vui.  Điều  quan  trọng  là  dạy  cho  [con  cái]  biết 

rõ sanh tử, luân hồi, nhân quả, báo ứng, giáo pháp ấy tuy thông thường 

nhưng lợi ích hiển nhiên đến tột bậc!  “Đừng làm các điều ác, vâng giữ 

 những  điều  lành,  tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương”;   đấy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 95 of 315

chính là một đại pháp môn để ngàn đức Phật, vạn đức Phật phổ độ chúng 

sanh khiến cho gần là thoát sanh tử, xa là thành Phật đạo. Đọc kỹ Văn 

Sao sẽ tự biết trọn vẹn! 

534. Thư trả lời cư sĩ Lâm Tán Hoa (thư thứ nhất) 

Trước đây đã nhận được thư, nhưng do bận bịu chưa thể trả lời ngay. 

Cổ  nhân  nói:   “Bốc  dĩ  quyết  nghi,  bất  nghi  hà  bốc”   (Bói  để  giải  lòng 

nghi; không nghi, bói làm gì). Như ông hỏi: “Niệm Phật là Chủ, nghiên 

cứu Giáo là Trợ. Tùy duyên độ người, hồi hướng An Dưỡng” thì cần gì 

phải hỏi [làm như vậy] là đúng hay không? Đối với chuyện Trí Tĩnh đọc 

tụng Lăng Nghiêm, cần gì phải ngăn cấm? Niệm Phật, tụng kinh, về lý 

chẳng  hai,  nhưng  phải  nên  lắng  lòng  trì  tụng,  chớ  nên  chỉ  chú  trọng 

nghiên cứu văn nghĩa. Làm như thế thì ý Phật còn lãnh hội được, huống 

là văn nghĩa ư? Lý Trác Ngô67 tuy có tri kiến hơn người, nhưng hành vi 

đa phần trái nghịch, sai bậy, dẫu tri kiến hơn người vẫn chưa khỏi lệch 

lạc, tà vạy! Há nên nhất loại coi những kẻ chỉ trích, phê phán ông ta là 

ngoan cố ư? Ngài Ngẫu Ích dẫn lời ông ta là do Ngài chẳng vì [thấy tánh 

cách]  của  một  con  người  [có  những  điểm  đáng  chê  trách]  mà  sổ  toẹt 

những lời [hữu lý] của người ấy. Ông cho rằng ngài Ngẫu Ích đã dẫn lời 

ông  ta  thì  mọi  lời  lẽ  của  ông  ta  đều  đáng  lấy  làm  khuôn  phép  ư?  Tôi 

chưa  từng  đọc  sách  của  Trí  Ngô,  nhưng  đọc  tiểu  truyện  của  Trí  Ngô 

trong  Cư  Sĩ  Truyện  và  những  chỗ  người  đời  trước  chỉ  trích  những  chỗ 

67  Lý  Trác  Ngô  (1527-1602)  tên  là  Chuế,  hiệu  Trác  Ngô,  còn  có  hiệu  là  Đốc  Ngô, 

Hoằng Phủ, biệu hiệu Ôn Lăng Cư Sĩ, người huyện Tấn Giang, tỉnh Phước Kiến, là 

một nhà tư tưởng, sử gia, văn gia trứ danh đời Minh. Tánh tình thanh liêm, thương 

dân, siêng năng chánh sự. Bất mãn trước sự thối nát của nhà Minh thời Gia Tĩnh - 

Vạn Lịch, ông từ quan phiêu bạt giang hồ, dạy học kiếm sống, trước tác rất nhiều. 

Ông viết lời phê bình cho những bộ tiểu thuyết nổi tiếng thời ấy như Thủy Hử, Tây 

Sương  Ký,  Hoán  Sa  Ký  v.v…  Ông  theo  quan  điểm  chánh  thống  khắc  nghiệt  của 

Khổng - Mạnh, những gì không thuộc Khổng - Mạnh đều nhất loạt chê là dị đoan, 

phê phán mãnh liệt những sự hủ bại thối nát trong hệ thống cai trị đương thời, chủ 

trương phải giữ lòng hồn hậu như trẻ thơ. Do vậy, ông bị các quan lại đương thời lẫn 

triều đình căm ghét, nghi kỵ. Đa số các nhà trí thức đương thời cũng không tán đồng 

quan điểm thiên lệch, khắc nghiệt, hẹp hòi của ông trong những lý luận về Nho Học. 

Năm Vạn Lịch 29 (1601), ông ở Hồ Bắc, bị vu cáo đến nỗi gần mất mạng, phải trốn 

đến Thương Thành (Hà Nam), rồi sang nhà bạn thân là Mã Kinh Luân ở Thông Châu 

lánh nạn. Năm sau, ông lại bị vu cáo, bị khép tội “đề xướng bại hoại loạn đạo, lừa 

đời, gạt dân”, bị tống giam vào ngục, hành hạ khổ sở. Không chịu được nhục, ông tự 

tử trong tù. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 96 of 315

trái nghịch, sai lầm của Trí Ngô thì cũng có thể biết ông ta là người như 

thế  nào.  Ấy  là  vì  ông  ta  thiên  tư  cao  nhưng  xen  tạp  tánh  cuồng  vọng, 

chống đối, chưa thể tận lực tu tập đạo “thành ý, chánh tâm, đánh đổ ham 

muốn xằng bậy của chính mình để khôi phục lễ nghĩa” của thánh hiền, 

cũng đáng tiếc lắm! 

Để phá những mê chấp của các nhà triết học, khoa học, cố nhiên nên 

lấy duy tâm duy thức làm chủ, nhưng cần phải đề xướng nhân quả báo 

ứng thì nghĩa duy tâm duy thức mới được hoàn toàn viên mãn. Tính kế 

sách  cho  hiện  tại  thì  hãy  nên  cực  lực  đề  xướng  “giữ  vẹn  luân  thường, 

trọn hết bổn phận, hiểu nhân, rõ quả” và giáo dục trong gia đình, nhưng 

đối với giáo dục trong gia đình lại càng cần phải chú trọng nhân quả báo 

ứng. Hiện thời cõi đời loạn lạc đến cùng cực, dân không lẽ sống đều do 

chẳng  nói  đến  nhân  quả  báo  ứng  và  giáo  dục  trong  gia  đình  mà  ra.  Kẻ 

biết  tốt  -  xấu  chắc  sẽ  không  cho  lời  tôi  nói  là  sai  lầm,  xằng  bậy!  Hình 

dáng Quang làm sao giống như tướng Phật cho được? Hãy nên thường lễ 

Phật, kính cẩn chiêm ngưỡng, đừng nhớ tới hình dáng của Quang! 

535. Thư trả lời cư sĩ Lâm Tán Hoa (thư thứ hai)

Giảng diễn về sự giáo dục thông tục đã chẳng thể nói đến Phật pháp 

thì  hãy  lấy  những  đạo  lý  luân  thường  trong  sách  Nho  làm  chủ  và  dẫn 

những sự lý về nhân quả báo ứng trong sách Nho, như  “thiên tác nghiệt 

 do khả vi, tự tác nghiệt, bất khả hoạt”  (trời gieo oan nghiệt còn có thể 

né tránh được, chứ tự mình gây ra oan nghiệt sẽ chẳng thể sống sót được)

 68. Lại còn:  “Tích thiện chi gia tất hữu dư khánh, tích bất thiện chi gia 

 tất  hữu  dư  ương”   (Nhà  tích  thiện  ắt  sự  vui  có  thừa,  nhà  tích  điều  bất 

thiện, tai ương có thừa) v.v… để bọn họ biết đến lý nhân quả, Nho giáo 

vốn  có  lý  ấy,  sự  ấy.  Đã  biết  nhân  quả  sẽ  chẳng  dám  làm  bậy,  gian  trá 

nữa! 

 “Cách vật, trí tri, thành ý, chánh tâm, tu thân, tề gia, trị quốc, bình 

 thiên  hạ”   phải  từ  Trung  Thứ  mà  khởi.  Trung  (忠)  là  chẳng  dối  tự  tâm, 

Thứ (恕: khoan dung) là từ mình nghĩ đến người. Đã trung thứ thì hiếu, 

đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ v.v… đều hành được. 

Ông  đã  xin  đặt  pháp  danh  cho  cha  mẹ  mà  ngay  cả  tên  tuổi  cũng 

không viết ra, đáng gọi là kẻ thô tâm! Nay đặt pháp danh cho họ là Đức 

68 Đây là một câu nói trong sách Thương Thư của kinh Thư, phần Thái Giáp. Mạnh 

Tử  nhắc  lại  câu  nói  này  trong  thiên  Công  Tôn  Sửu  của  sách  Mạnh  Tử.  Chúng  tôi 

dịch câu này theo cách diễn giải của Tứ Thư Bạch Thoại Giải. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 97 of 315

Thâm, Đức Uyên. Xin hãy khuyên họ quyết định cầu sanh Tây Phương, 

chớ  nên  cầu  phước  báo  trời  người  trong  đời  sau.  Nếu  được  phước  báo 

trời người trong đời sau thì phước báo ấy sẽ thành gốc họa. Phước báo 

càng  lớn,  tạo  nghiệp  càng  to.  Tạo  nghiệp  càng  to,  chịu  khổ  càng  lớn! 

Nhất  tâm  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  sẽ  đáng  gọi  là  Đức  Thâm, 

Đức  Uyên.  Nếu  không,  sẽ  là  Nghiệp  Thâm,  Nghiệp  Uyên,  từ  kiếp  này 

sang kiếp khác chẳng thể thoát lìa! Chẳng đáng buồn sao? 

Tôi  chưa  biết  đến  sách  Tuyên  Giảng  Đại  Toàn,  sẽ  tìm  hỏi  xem. 

Tháng  Chín  năm  nay,  tôi  sẽ  diệt  tung  tích,  ẩn  náu  lâu  dài;  trong  tháng 

Tám chớ nên gởi thư đến nữa để khỏi bị thất lạc. 

536. Thư trả lời cư sĩ Lâm Tán Hoa (thư thứ ba) 

Ba  người  bạn  muốn  quy  y,  nay  đều  đặt  pháp  danh  cho  họ.  Những 

điều  khác  đã  nói  tường  tận  trong  Văn  Sao  và  một  lá  thư  dài,  xin  mọi 

người  ai  nấy  đều  chú  trọng  thực  hành,  đừng  chỉ  kiếm  danh  xuông,  kẻo 

chẳng được lợi ích chân thật! Những lá thư còn giữ lại tùy ông sắp xếp, 

Quang không hỏi tới nữa! Nếu pháp “khi sanh nở niệm Quán Âm” được 

lưu hành rộng rãi thì thiên hạ sẽ không có chuyện khó sanh và do sanh 

nở mà bị mất mạng cũng như sanh xong bị băng huyết nguy hiểm, con 

cái sau khi sanh ra bị các chứng kinh phong cấp tính hay mạn tính nguy 

hiểm. Mỗi người hãy nên cung kính sao ra một bản để lưu truyền vĩnh 

viễn  trong  gia  đình.  Đấy  là  lời  Phật  nói,  nhưng  người  xưa  chưa  đề 

xướng. Người đời nay sát nghiệp lẫn tình dục đều nặng nên sản nạn rất 

nhiều. Vì thế mới chẳng thể không chỉ dạy rõ ràng vậy! 

537. Thư trả lời cư sĩ Lâm Tán Hoa (thư thứ tư)

Đang  trong  thời  thế  cả  nước  như  cuồng  này,  cố  nhiên  tục  đã  đáng 

chán, mà Tăng cũng đáng buồn! Đôi bên trái pháp đến nỗi thành ra hiện 

tượng  ấy.  Hội  Phật  giáo  các  xứ  đều  là  diễn  lại  chuyện  cũ  một  cách  hư 

rỗng để tạm thời ngăn ngừa người ngoài khinh lấn, nhưng lâu ngày chầy 

tháng ắt sẽ sụp đổ, không lập được cách gì nữa! Phổ Đà Phật Học Viện 

chỉ có cái danh mà thôi! Muốn học Giáo sao chẳng qua chùa Quán Tông 

ở Ninh Ba mà lại muốn đến chùa Phổ Đà vậy? 

Trong mấy năm gần đây, ông X… chịu ảnh hưởng của trào lưu mới, 

mùa Hạ này bị bệnh nặng mới biết hổ thẹn, nói “muốn dụng công mười 

năm  rồi  mới  hoằng  pháp!”  Trong  cõi  đời  hiện  thời,  trừ  đề  xướng  nhân 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 98 of 315

quả báo ứng và giáo dục trong gia đình ra, dẫu Phật, Bồ Tát, thánh hiền 

cùng  xuất  hiện  trong  cõi  đời  cũng  chẳng  biết  làm  sao!  Xin  hãy  đọc  kỹ 

Văn Sao sẽ tự biết. Nếu có thể xét kỹ thì không điều nghi nào chẳng cởi 

gỡ được! 

538. Thư trả lời cư sĩ Lâm Tán Hoa (thư thứ năm)

Tà  thuyết  ngoại  đạo  đều  chẳng  đáng  lo,  cái  đáng  lo  là  Tăng  phần 

nhiều chẳng biết pháp và những gã cuồng Tăng xưng bừa là hoằng pháp 

nhưng thật ra là diệt pháp! Thế lực của họ rất lớn, nếu chẳng phải là bậc 

thánh  nhân  thần  thông  sẽ  chẳng  biết  làm  thế  nào!  Quang  là  một  tăng 

nhân tầm thường chỉ biết cơm cháo, đã không có đạo đức lại chẳng có 

tiếng tăm gì, làm sao có thể xoay chuyển lũ quyến thuộc trong ngoài của 

ma vương ấy, khiến cho bọn họ giữ lòng chánh niệm, chẳng bị những tà 

thuyết  ấy  mê  hoặc  ư?  Đừng  nói  chẳng  soạn  luận,  dẫu  có  soạn  cũng 

chẳng ích gì! Nếu các Tăng - tục ấy đều nương theo lời Phật, hành theo 

hạnh Phật thì những kẻ có ý muốn diệt Phật pháp trông thấy đạo hạnh ấy 

cũng sẽ khâm phục, kính ngưỡng khôn cùng, lại còn muốn hộ trì. Huống 

là những vị có hành vi càng sâu xa hơn nữa ư? 

Hiện thời, muốn hộ trì Phật pháp, không chi cấp bách hơn là tận tụy 

thực  hành  đạo  “giữ  vẹn  luân  thường,  nhân  nghĩa”  và  pháp  tín  nguyện 

niệm Phật! Sợ ông lầm lạc mong Quang soạn văn nên đặc biệt chỉ ra tình 

trạng không thuốc chữa, chỉ mong ông thấu hiểu sâu xa! 

539. Thư trả lời cư sĩ Lâm Tán Hoa (thư thứ sáu)

Đại  kiếp  này  vốn  đã  ươm  mầm  nhiều  năm,  nay  mới  phát  hiện.  Ví 

như nhọt chưa chín muồi, nếu kẻ ngu lúc bình thường chẳng chữa trị thì 

khi nhọt loét ra, sẽ khó thể chữa lành ngay được! Dẫu chẳng thể không 

tận hết sức người, vẫn khó thể chắc chắn vãn hồi được. Hiểu rõ điều này 

sẽ  chẳng  đến  nỗi  sanh  lòng  áo  não  xuông,  oán  trời,  hận  người.  Ông 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 99 of 315

Nhiếp Vân Đài69 do dụng tâm quá độ, hiện thời đang phải dưỡng bệnh, 

chẳng thể giao thiệp với ai được. 

Nghe nói ông X… đã sang Hồ Bắc, người này đã được ông Y… hun 

đúc, nên trong tri kiến ông ta chỉ nghĩ Duy Thức là đúng, các hạnh môn 

khác đều coi thường. Mùa Hạ này bị bệnh nặng mới thống thiết hối hận 

sai  lầm,  chẳng  biết  rốt  cuộc  gần  đây  ra  sao?  Xin  hãy  đừng  qua  lại  với 

hạng người như vậy để khỏi bị họ xoay chuyển. Tất cả những hiện tượng 

trong hiện thời đúng là nhằm thôi thúc con người chuyên tu Tịnh nghiệp 

để cầu vãng sanh. Đang trong lúc này mà vẫn cứ hờ hững, hời hợt muốn 

làm đại thông gia thì đã chẳng thể tự lợi mà còn chẳng thể lợi người, tính 

toán cũng sai lầm quá đỗi vậy! 

69  Nhiếp  Vân  Đài  (1880-1953),  tên  thật  là  Nhiếp  Kỳ  Kiệt,  hiệu  là  Vân  Đài,  pháp 

danh Huệ Kiệt, biệt hiệu Tức Sám, người Hành Dương, tỉnh Hồ Nam, là cháu ngoại 

của Tăng Quốc Phiên. Cha ông là Nhiếp Tập Quy từng làm Tuần Phủ tỉnh Giang Tô. 

Mẹ ông là Tăng Kỷ Phân, con út của Tăng Quốc Phiên. Thuở nhỏ, ông theo cha sang 

sống tại Thượng Hải. Năm Quang Tự 19 (1893), trở về Hồ Nam tham gia khoa Đồng 

Thí  (khoa  thi  dành  cho  thiếu  niên),  đậu  Tú  Tài.  Ông  học  Anh  ngữ,  điện  khí,  công 

nghệ  với  người  ngoại  quốc,  từng  sang  Mỹ  du  học.  Trở  về  nước,  ông  tận  lực  chủ 

trương “giáo dục cứu quốc, tăng tấn kinh tế để cứu quốc” nên tận lực tiến hành xây 

dựng  các  xí  nghiệp,  thành  lập  các  công  ty  dệt  như  Phục  Thái,  Hằng  Phong  v.v… 

nhiệt thành hướng dẫn chuyên viên về ngành dệt. Ông mạnh dạn nhập máy móc, cải 

tiến  ngành  dệt,  và  được  coi  như  một  trong  những  người  khai  sáng  ngành  dệt  công 

nghiệp ở Trung Hoa. Ông cũng mở nhiều xưởng liên quan đến nhiều ngành khác và 

từng đảm nhiệm chức vụ Hội Trưởng của Thương Hội Thượng Hải. Tuy xuất thân từ 

một gia đình Phật giáo thuần thành, trong thời gian du học ở Mỹ, ông từng theo đạo 

Baptist và vợ ông là Tiêu Thị cũng là tín đồ Baptist. Đến năm Dân Quốc 13 (1924), 

kinh tế Trung Hoa suy vi, các xưởng do ông làm chủ hay làm Kinh Lý đều thua lỗ. 

Tới  năm  Dân  Quốc  15  (1926),  ông  bị  ép  buộc  phải  rút  lui,  đã  thế  lại  bị  bệnh  nặng 

mấy phen tưởng chết, bèn cảm ngộ thế sự vô thường, hướng lòng về Phật pháp, quy 

y  với  pháp  sư  Như  Huyễn,  lắng  lòng  học  Phật,  đóng  cửa  không  qua  lại  với  ai.  Về 

sau, ông gặp được tổ Ấn Quang, hết sức kính mộ, xin được thọ Ngũ Giới, mấy lượt 

toan xuất gia nhưng bị mẹ già ngăn cản. Hằng ngày ông tận lực lễ bái Quán Thế Âm 

và  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  trì  tụng  kinh  Kim  Cang,  Phổ  Môn,  và  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn 

Nguyện Kinh. Ông gom góp tài sản còn lại để tận lực cứu trợ những nạn dân ở Hồ 

Nam, viết bài luận nổi tiếng là Bảo Phú Pháp (cách giữ giàu) chủ trương muốn được 

giàu có thì phải biết chia sớt tài sản cho người khác. Ông đề xướng Gia Đình Phật 

Học Hội, nhằm giảng diễn Phật học và Phật hóa sinh hoạt gia đình trong vòng thân 

tộc.  Ngoài  bộ  Lịch  Sử  Cảm  Ứng  Thống  Kỷ  (tên  ban  đầu  là  Lịch  Đại  Cảm  Ứng 

Thống Kỷ) viết chung với Hứa Chỉ Tịnh, ông còn để lại dịch phẩm Vô Tuyến Điện 

Học, Thác Nhĩ Tư Thái Truyện (tiểu sử Leon Tolstoy) và những tiểu phẩm có giá trị 

về Phật học như Cần Kiệm Cứu Quốc Thuyết, Địa Tạng Bồ Tát Linh Cảm Cận Văn 

Lục, Quán Âm Kinh Chú Cảm Ứng Hội Thiên v.v… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 100 of 315

540. Thư trả lời cư sĩ Lâm Tán Hoa (thư thứ bảy)

Giảng  kinh  thì  việc  gì  cứ  phải  mỗi  năm  giảng  một  kinh,  chẳng  thể 

giảng  trùng  lặp  ư?  Đã  phải  ăn  cơm  hằng  ngày,  sao  lại  ngại  phải  lập  đi 

lập lại? Tâm Kinh nghĩa lý uyên thâm, [nếu giảng kinh ấy thì] làm sao 

kẻ sơ cơ đạt được lợi ích? Dẫu có sở đắc cũng chỉ là hiểu nghĩa [trên mặt 

văn tự] mà thôi! Sao bằng pháp môn Tịnh Độ hễ nghe liền có thể thực 

hành được ngay! Kể cả phẩm [Phổ Hiền] Hạnh Nguyện cũng không nhất 

định phải giảng nhiều bữa. Đức Phật đem những nghĩa lý uẩn súc, uyên 

áo trong sáu trăm quyển Đại Bát Nhã nêu tỏ chẳng sót trong hai trăm sáu 

mươi  chữ  [của  Tâm  Kinh],  cần  gì  cứ  phải  kéo  dài  lan  man,  chỉ  cốt  nói 

rộng nói nhiều để phô tài ăn nói vậy? 

Đạo Xước thiền sư là bậc cao tăng lỗi lạc, chuyên hoằng dương Tịnh 

Độ.  Ngài  thọ  bảy  mươi  mấy  tuổi,  suốt  đời  giảng  ba  kinh  Tịnh  Độ  gần 

hai  trăm  lượt.  Nếu  Ngài  bắt  đầu  giảng  từ  năm  hai  mươi  tuổi  thì  trong 

năm mươi mấy năm, mỗi năm phải giảng hai ba lượt mới được như thế! 

Qua lá thư gởi cho một vị cư sĩ trong Triệt Ngộ Ngữ Lục, [ngài Triệt 

Ngộ Mộng Đông] đã viết:  “Trong một mùa Hạ hai lượt giảng xong Lăng 

 Nghiêm; nào ngại Hạnh Nguyện văn dài chẳng thể giảng xong trong bảy 

 ngày?”  Bảy ngày là quá rút gọn, có lẽ nên giảng mười ngày. Giảng kinh 

đâu  có  quy  củ  nhất  định  buộc  người  giảng  phải  tận  hết  sức  Đông  kéo 

Tây lôi, chẳng chịu chỉ điểm ngay chỗ chánh yếu? 

Tri kiến của ông là tri kiến tràn lan, không biết giữ lấy chỗ giản ước, 

cứ muốn dùng sự rộng rãi để tạo lợi ích cho kẻ sơ cơ thì đấy là chuyện 

tạo  dựng  môn  đình  vậy!  “Một  đêm  trò  chuyện  cùng  anh,  còn  hơn  đọc 

 sách  loanh  quanh  mười  mùa.  Để  chữa  lành  bệnh  đâu  cần  tới  lượng 

 thuốc nhiều đến nỗi phải dùng lừa, lạc đà để chở” . Đấy đều là những lời 

cổ nhân giáo huấn về cách giữ lấy sự giản ước vậy! 

Hiện nay chiến sự phát sanh, đối với chuyện sau này, chớ nên lo liệu 

ngược ngạo, hãy nên khuyên hết thảy già - trẻ - trai - gái cùng niệm A Di 

Đà Phật và niệm Quán Thế Âm Bồ Tát để cầu hễ còn sống sẽ tránh được 

tai họa này, chết rồi sẽ về Cực Lạc. Giảng kinh vẫn chưa phải là nhiệm 

vụ cấp bách hiện thời, điều cấp bách nên làm là thông cáo hết thảy già - 

trẻ - trai - gái cùng niệm Quán Thế Âm Bồ Tát để sau khi thái bình rồi 

hãy giảng kinh, nhất là phải lấy việc “tạo cho kẻ sơ cơ có lòng chánh tín 

nơi Tịnh Độ” làm đầu! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 101 of 315

Nghê  Thương  Cần,  Thí  Lập  Khiêm  đã  biết  quy  y,  tôi  đều  đặt  pháp 

danh cho mỗi người. Nghê Thương Cần pháp danh là Tông Cần. Niệm 

Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  tự  hành,  dạy  người,  đều  phải  lấy  Cần  (勤: 

siêng  năng)  làm  gốc.  Nếu  lười  nhác  biếng  trễ  sẽ  khó  được  thành  công! 

Thí  Lập  Khiêm  pháp  danh  là  Tông  Khiêm.  “Khiêm”  (謙)  là  chẳng  tự 

thỏa mãn, chẳng cho là đủ, như biển dung nạp trăm sông, như hư không 

bao trùm muôn hình tượng. Mọi thứ tội nghiệp đều do Khiêm mà tiêu. 

Đủ mọi công đức đều do Khiêm mà thành tựu. 

Nay gởi cho ông và hai người ấy một gói Tịnh Độ Thập Yếu, xin hãy 

chia ra tặng. Quang già rồi, mục lực lẫn tinh thần đều không đủ, từ nay 

chớ  nên  thường  gởi  thư  tới.  Chỉ  nên  dựa  theo  những  điều  đã  nói  trong 

sách Thập Yếu để tu thì đâu có thiếu sót gì mà cần phải thường hỏi han! 

Nếu chẳng chú trọng chuyên tu Tịnh Độ, cứ muốn thông suốt khắp các 

giáo nghĩa thì một hai lá thư cũng chẳng thể đạt được mục đích ấy! Xin 

hãy sáng suốt suy xét. Sách Thập Yếu chính là sách trọng yếu trong tông 

Tịnh  Độ.  Đừng  toan  tính  những  chuyện  ham  cao  chuộng  xa  thì  sẽ  đạt 

được lợi ích tối cao tối thắng! Một Lá Thư Trả Lời Khắp cũng nói những 

chuyện mọi người đều phải gấp nên chú trọng! 

541. Thư trả lời cư sĩ Lâm Tán Hoa (thư thứ tám)

Đường lối để tạo vinh dự cho cha mẹ của kẻ làm con chính là siêng 

năng  tu  đức  để  hết  thảy  mọi  người  đều  vì  kính  trọng  ta  mà  tưởng  nhớ 

đấng sanh ra ta. Đấy mới là phương pháp quan trọng nhất. Thường thấy 

người đời khi cha mẹ đã khuất bèn phân phát cáo phó rộng khắp, bịa đặt 

kể lể công trạng, đến các nơi xin những người có danh vọng, có địa vị 

ghi lời tán tụng, viết tiểu sử, đề bài minh, bài biểu, chứ không miệt mài 

chú trọng gắng sức tu đức, thể hiện lòng nhân để mong tạo thanh danh 

cho cha mẹ. 

Tôi thường nói:  “Người đời đa số chuộng danh ghét thật, chỉ muốn 

 phô trương trong một lúc, chứ chẳng nghĩ dùng sự tận tụy [tu đức] nơi 

 thân mình để tưởng nhớ báo đền cha mẹ”.  Cha mẹ ông đã tin nhận Phật 

pháp, ông cũng đã biết những nghĩa  “tâm sẵn đủ, tâm tạo, tâm làm, tâm 

 là” ,  trong  tương  lai,  khi  cha  mẹ  nằm  xuống,  phàm  những  chuyện  ma 

chay,  tế  lễ,  đãi  khách  v.v…  đều  tuân  theo  cấm  chế  của  nhà  Phật,  đừng 

dùng rượu thịt, kiêng giết, làm lành để xướng suất cho cả làng. Những vị 

như Ngô Trí Hinh v.v… cũng đã sớm đem đạo lý này dặn dò con cháu. 

Hết sức khẩn yếu! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 102 of 315

Bài  ký  nêu  duyên  khởi  của  Tịnh  Nghiệp  Xã  tôi  đã  soạn  xong,  nay 

đem gởi đi. Dựng bia chẳng có lợi ích lớn lao bằng treo bảng vì chữ khắc 

trên bia chẳng thể phóng to được, bởi lẽ đá lớn sẽ tốn tiền. Hơn nữa, có 

ai  chịu  đứng  xem?  Trong  trăm  người,  chỉ  được  một  hai  kẻ  chịu  đứng 

xem. Bảng thì dùng gỗ cứng để làm, [còn bài ký ấy thì] hoặc khắc, hoặc 

[chép ra giấy] dán vào bảng, treo nơi chỗ ngồi, ắt sẽ có nhiều người xem. 

Lúc viết cần phải dùng kiểu chữ Khải theo lối Chánh Thể. Chữ viết đừng 

quá nhỏ, cũng đừng để sai ngoa, thiếu sót, hay thừa thãi. 

Quang bận rộn cùng cực, đã cự tuyệt hết thảy, chuyện này là ra ngoài 

thông  lệ.  Từ  nay  chớ  nên  đem  chuyện  bút  mực  sai  phái  nữa!  Nếu  vẫn 

gởi  thư  đến,  quyết  chẳng  trả  lời.  Văn  từ  trong  bài  sớ  mấy  dòng  đầu  có 

chỗ từ lẫn ý chẳng được thông suốt cho lắm, phần văn sau tuy trôi chảy, 

nhưng chỉ chú trọng câu chữ bóng bảy, chứ không nêu rõ được sự thật. 

Văn nhân viết văn quá nửa là lời văn sắc sảo, nhưng không đạt được ý! 

Nói hoa mỹ, bóng bảy đến cùng cực, chứ về mặt nêu bày sự thực lại chỉ 

phảng phất lờ mờ, nhưng đã kể như là thiết thực lắm rồi! 

Nay gởi cho ông một gói Tịnh Độ Ngũ Kinh, ngoài những cuốn tự 

giữ ra, những cuốn khác hãy dùng để kết duyên. Quang do bốn bộ Sơn 

Chí  Ngũ  Đài,  Nga  Mi,  Cửu  Hoa,  Linh  Nham  bức  bách  không  thể  trì 

hoãn được nên đã cự tuyệt hết thảy để mong sớm hoàn tất chuyện này. 

Hãy nên sao bài ký nêu duyên khởi thành một bản để gởi cho ông Mạnh 

Do. 

542. Thư trả lời cư sĩ Lâm Tán Hoa (thư thứ chín) 

Chuyện  học  nghề  thuốc  cần  phải  hết  sức  thận  trọng.  Chưa  học  kỹ 

Trung Y sao lại học Châm Cứu?  (Chữ Cứu (灸)  âm đọc [gần giống như chữ] 

 Cửu (久),  nhưng người đời thường viết sai thành Chích (炙)70.  Các sách thuốc lưu 

 hành hiện thời cũng [viết sai] như thế, sao chẳng biết chữ này?) 

Tôi không biết rõ ở Tô Châu có sở huấn luyện châm cứu hay không, 

nhưng  dẫu  có  đi  nữa,  thì  đấy  cũng  chẳng  phải  là  nơi  người  nghèo  theo 

70 Chữ Cứu (灸) có nghĩa là dùng dược liệu (thường là ngải cứu) để đốt trên đầu kim 

châm để dẫn hơi nóng vào huyệt được châm. Còn Chích (炙, có khi đọc là Chá) có 

nghĩa là nướng thịt, thân cận, tiêm nhiễm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 103 of 315

học được. Thái Ất Thần Châm71 chẳng phải là bí truyền, nhưng phải hết 

sức cẩn thận khi án huyệt (nhận định đúng vị trí của huyệt đạo) để cứu. 

Đồng  Nhân  Đường  ở  Bắc  Kinh  có  bán  thuốc  để  châm  cứu  đã  chế  sẵn. 

Toa thuốc cũng công bố, ai muốn tự chế thì làm. Trong toa thuốc có chất 

Xạ72 và bọ cạp nguyên con, hai vị thuốc ấy cũng chớ nên dùng. 

Nếu người niệm Phật dùng Đại Bi Chú và thánh hiệu Quán Âm để 

gia trì [thuốc rồi mới châm cứu] ắt sẽ càng hữu hiệu. Có điều các pháp 

được liệt kê thêm ở cuối sách  (đã quên mất tên sách) dường như chẳng hợp 

thời nghi. Những sách vở khác Quang đều không biết. 

Trước  đây,  Trần  Cánh  Phi  đã  nói:  “Muốn  ở  trong  núi  tu  hành”, 

Quang  đã  bảo  là  không  nên.  Ông  muốn  Quang  hạ  một  lời  bổng  hát73 

thống thiết, Quang bèn nói: “Luôn luôn nghĩ đến những chuyện sai trái”. 

Sao  không  nói  rõ  chuyện  ấy?  Sao  chẳng  biết  sự  vụ  đến  mức  như  thế? 

Mắt Quang đã thành lòa, tinh thần giảm sút đáng kể, chẳng thể thù tiếp 

được, từ nay đừng gởi thư tới; gởi đến quyết không trả lời! 



543. Thư trả lời cư sĩ Lâm Tán Hoa (thư thứ mười) 

Ông làm giáo viên kiêm hoằng dương Phật pháp, hãy nên tùy phận 

tùy sức, sao lại cưỡng cầu nhân sĩ các giới phải tin tưởng, ngưỡng mộ? 

Lấy thân làm gương, đấy là căn bản. Nếu trong những hành vi, lời lẽ có 

gì thiếu sót sẽ chẳng thể làm cho người khác sanh lòng tin tưởng được! 

Cái học bên ngoài dù cao, nhưng cái hạnh thật sự không có, ông muốn 

thông  suốt  thêm  cũng  chỉ  là  uổng  công.  Bởi  lẽ   “dùng  lời  để  dạy  sẽ  bị 

 tranh  cãi;  dùng  thân  để  dạy,  người  khác  thuận  theo”.   Đây  là  chương 

trình “tự lợi, lợi người, tự lập, lập người” [chắc chắn như] sắt thép vậy! 

71 Thái Ất Thần Châm (năm quyển) là bộ sách dạy về nguyên tắc, cách thức châm 

cứu, vị trí các huyệt trên thân thể, những điều cấm kỵ trong khi châm cứu (chẳng hạn 

những bệnh nào không nên châm cứu, bịnh nhân có thai không nên châm cứu, những 

huyệt nào không được châm v.v…), cũng như các bài phú để dễ nhớ huyệt vị, kinh 

lạc v.v…. Sách đã mất tên tác giả, ước chừng ra đời trong niên hiệu Ung Chánh nhà 

Thanh. 

72  Xạ  (麝)  là  chất  thơm  của  con  hươu  xạ  (musk  deer).  Loài  hươu  này  con  đực  có 

bọng tiết ra chất dịch hết sức thơm ở bụng để quyến rũ con cái trong mùa giao phối. 

Do chất Xạ cực thơm thường để chế nước hoa, hương liệu, dược liệu… nên chúng bị 

săn bắn rất tàn nhẫn. 

73 Bổng (棒) là gậy đánh, Hát (喝) là tiếng hét. Tổ Lâm Tế dùng phương pháp đánh 

hoặc hét để khai ngộ cho người đến học nên Thiền gia thường dùng thuật ngữ “bổng 

hát” để chỉ những lời khai thị thống thiết có khả năng khai ngộ, cảnh tỉnh mạnh mẽ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 104 of 315

Trang nghiêm tượng Phật thì với vàng [để thếp] hãy nên lấy màu sắc 

để định, há nên chấp chặt hẹp hòi phải là thứ này, thứ nọ? Nhà nào (tức 

tiệm  bán  vàng)  thường  tốt,  nhà  nào  thường  gian  dối?  Nếu  chính  mình 

có thể mua thì được, chứ nếu cậy người khác chắc sẽ có chuyện tệ hại, 

Quang chẳng thể hỏi giùm chuyện này được! 

Phàm  mọi  chuyện  đều  phải  tuân  theo  chương  trình:  Tượng  vẽ  có 

người đương cơ quỳ ở trước thì có thể vẽ theo cách thức [đức Phật] xoa 

đầu  [kẻ  đương  cơ].  Nếu  không  có  người  đương  cơ  quỳ  ở  trước  thì  chớ 

nên lầm lạc sửa đổi cách thức sẵn có. [Tạo tượng A Di Đà Phật] xòe tay 

tiếp dẫn rất nên! 

Người  trong  liên  xã  dám  chửi  kẻ  khác  trước  tượng  Phật,  tội  đáng 

chết  muôn  phần!  Đêm  mộng  thấy  thần  [hộ  pháp]  trách  phạt,  đăng  báo 

[chuyện ấy] sẽ có thể cảnh tỉnh người khác; nhưng trong xã quy (quy củ 

của liên xã) hãy nên vạch rõ lỗi miệt thị người khác. Hễ xã quy nghiêm 

túc thì sẽ tự chẳng có thái độ xấu hèn ấy nữa! 

Hút thuốc phiện cũng thế, nếu kẻ hèn kém thiếu chí hướng [đã nắm 

giữ chức vụ, trót nghiện ngập nhưng] chẳng chịu sửa đổi thì hãy buộc họ 

từ chức. Nay gởi cho ông một gói sách, trong ấy có hai bộ Ngũ Đài Sơn 

Chí,  mười  cuốn  Hám  Sơn  Niên  Phổ  Sớ,  một  số  trang  toa  thuốc  trị  chó 

dại cắn. 

544. Thư trả lời cư sĩ Mậu Trí Tu 

Sau khi tự quy y, bèn thật thà niệm Phật, chẳng lười nhác chút nào, 

tôi  [cảm  thấy]  vui  mừng,  an  ủi  đến  tột  bậc!  Cư  sĩ  Châu  Dung  Đường 

đăng lính thay cho cha, lòng hiếu đáng khen ngợi. Đã biết đời người lắm 

sự khổ, do vậy, ông ta dốc sức tu Tịnh nghiệp. Con người như thế mới là 

đệ tử thật sự của đức Phật. Ông ta đã bảy mươi ba tuổi, sanh cùng năm 

với Quang. Nay muốn quy y, chẳng cần phải đi xa; chỉ nên nương theo 

lời dạy trong Gia Ngôn Lục và Sức Chung Tân Lương để tự mình tu trì 

và  dạy  dỗ  con  cháu  trong  nhà  để  mong  khi  lâm  chung  sẽ  được  họ  trợ 

niệm,  chẳng  đến  nỗi  phá  hoại  Tịnh  nghiệp,  kẻo  vẫn  luân  hồi  trong  lục 

đạo chịu nỗi khổ sanh tử luân hồi. 

Nay đặt pháp danh cho ông ta là Đức Ấm, nghĩa là có thể nhất tâm 

niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương,  ắt  sẽ  được  đức  Phật  rủ  lòng  Từ  che 

chở,  tiếp  dẫn  vãng  sanh.  Trong  hằng  ngày,  dùng  những  điều  ấy  để  tự 

hành, lại còn đem dạy người thì hết thảy mọi người sẽ đều được che rợp 

bởi  lòng  Từ  của  đức  Phật.  Vì  thế  nên  gọi  là  Đức  Ấm.  Xin  hãy  nói  với 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 105 of 315

ông ta, tùy [ông ta chọn] một ngày nào đó, đối trước tượng Phật đảnh lễ, 

tự thệ quy y là được! 

545. Thư trả lời cư sĩ Vương Nghiễn Sanh (thư thứ nhất) 



Thư nhận được đầy đủ. Quang là một tăng nhân chỉ biết cơm cháo, 

há  nên  khen  ngợi  quá  lố  như  thế?  Chuyện  lập  đàn  cầu  cơ  Quang  một 

mực  chẳng  xiển  dương,  bởi  những  lời  giáng  cơ  phần  nhiều  đều  là  mạo 

danh,  chứ  không  phải  mỗi  mỗi  đều  do  chân  tiên  giáng  lâm,  huống  là 

Phật ư? 

Bài văn [được rêu rao là] do Quán Âm đã nói [trong buổi cầu cơ] lần 

này, cũng là mạo danh! Tôi đoán bài văn ấy chắc là do họ đã sao lục bài 

văn cũ để đưa ra. Nếu không, sao trong văn từ lại thường có những chỗ 

chẳng thể hiện được ý? Những điều được nói trong ấy cũng phần nhiều 

là tán loạn, lan man, chẳng chỉ ra rõ ràng, rộng rãi những điều quan trọng 

cho lắm! Cố nhiên Quang chẳng dám tự phụ là thông minh, nhưng nếu 

các vị coi đó chính là lời đức Quán Âm nói, chắc sẽ bị người khác chê 

cười! Do vậy tôi bèn sửa chữa đôi chút, so với bản trước đây trôi chảy 

hơn một tí, nhưng đừng nói rõ là Quang đã sửa chữa. 

Ông  Khâu  vãng  sanh  Tịnh  Độ  rồi  trở  lại  cõi  này  cố  nhiên  chẳng 

đáng nghi, nhưng do [các ông] chấp kinh văn mà chẳng hiểu ý kinh nên 

trở  thành  mối  nghi  lớn!  “Một  đại  kiếp  trong  cõi  Sa  Bà  bằng  một  ngày 

 đêm nơi Cực Lạc” , câu này giảng rõ thời gian ở Cực Lạc. Còn nói “một 

ngày,  một  đêm,  bảy  ngày,  một  kiếp,  mười  hai  đại  kiếp”  v.v…  là  đều 

ước theo thời gian phương này (cõi Sa Bà) để nói! Vì sao biết? Vì người 

lợi căn hoặc độn căn ở phương này do thành khẩn đến cùng cực liền có 

thể trong mấy chục ngày hoặc mấy năm sẽ đại triệt đại ngộ và đích thân 

chứng  được  tam-muội,  há  lẽ  nào  người  đã  vãng  sanh  Tây  Phương,  trụ 

trong cảnh giới thù thắng, nhiệm mầu, thường được thần thông, oai đức 

chẳng thể nghĩ bàn của Phật, Bồ Tát gia bị, so với người trong cõi [Sa 

Bà] này lại hưởng lợi ích chậm trễ gấp mấy lần sự khác biệt giữa ngày 

và kiếp ư? Sự này, lý này, há phải đợi kẻ trí [giải thích] mới biết ư? Các 

vị chẳng khéo hiểu ý [kinh văn], ăn nói điên đảo, nên mới phạm sai lầm 

như thế! 

Huống  chi  thời  kiếp  bất  định,  thần  thông  đạo  lực  của  Phật,  Bồ  Tát 

lại chẳng thể rút ngắn thời gian cả kiếp thành một niệm ư? Hoặc chẳng 

thể kéo dài một niệm thành cả kiếp dài lâu ư? [Các ông] chấp chặt [ông 

Khâu đã vãng sanh] năm năm lẽ ra không nên trở lại cõi này là vì chấp 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 106 of 315

vào  kinh  văn  [thành  ra  tự  mình]  trái  nghịch  ý  nghĩa  của  kinh.  Được 

Quang nói lời này, mọi mối nghi tự cởi gỡ. 

Huống chi người vừa mới vãng sanh liền trở lại báo [cho người cõi 

này biết] đều là do nương vào oai thần của A Di Đà Phật, muốn nhờ vào 

đó để khơi mở, chỉ dạy kẻ mê tối, chứ không phải do sức của chính mình 

mà  có  thể  tự  tiện  làm  chuyện  ấy  được!  Còn  như  ông  Kế  tức  thời  sanh 

Tây, chẳng vượt thời hạn để quay trở lại báo tin, đều thuộc về nghĩa này. 

Như [các ông chấp nệ kinh] nói: “Tu Đà Hoàn bảy lần sanh lên trời, 

 bảy lượt sanh trong nhân gian”  chính là đã lầm lẫn đem chuyện của bậc 

Tu Đà Hoàn cõi này để luận bậc Tu Đà Hoàn cõi Cực Lạc! Sự lầm lẫn 

ấy khiến cho người khác bị lầm lạc chẳng nhỏ đâu nhé! Trong cõi kia tuy 

có loại danh tự Tiểu Thừa ấy, nhưng thật ra họ đều đã liễu sanh tử, dự 

vào Bồ Tát thừa. Chẳng qua là tạm dùng các địa vị đã chứng được mà 

đặt tên như thế. Nếu các vị dùng ngay địa vị Tu Đà Hoàn trong cõi [Sa 

Bà] này để luận thì hóa ra trong Tây Phương Cực Lạc thế giới vẫn chưa 

liễu sanh tử, vẫn luân hồi y như cũ ư? Sao chẳng thấu hiểu thật lý, thật 

sự  nơi  hai  cõi,  cứ  lầm  lạc  sanh  khởi  những  thứ  nghị  luận  sai  quấy  này 

vậy? Chẳng sợ trái kinh lầm người đến mức như thế đấy! 

Hiện  thời,  ai  nấy  đều  nên  nghiêm  túc  tu  Tịnh  nghiệp  thì  mới  đạt 

được  lợi  ích  thật  sự.  Nếu  học  Thiền  ngoài  miệng  thì  tuy  là  nhân  lành, 

nhưng  nhất  định  sẽ  chuốc  lấy  quả  ác!  Thế  đạo  hiện  thời  bại  hoại  đến 

cùng  cực.  Nếu  muốn  vãn  hồi,  cần  phải  đề  xướng  nhân  quả,  báo  ứng, 

lại phải chú trọng dạy dỗ con gái! Bởi lẽ, nếu không dạy dỗ con gái thì 

chẳng những nó không thể giúp chồng dạy con thành tựu đức hạnh, trái 

lại còn giúp chồng dạy con làm ác. Đấy chính là cội rễ khiến cho nước 

ta tan hoang, loạn lạc vậy! Bỏ hai pháp này mà muốn thiên hạ thái bình, 

nhân dân yên vui, dẫu Phật, Bồ Tát, thánh hiền cùng xuất hiện trong cõi 

đời  cũng  đều  không  thể  đạt  được  lợi  ích  thật  sự!  Huống  chi  con  người 

hiện thời vốn sẵn có chủ kiến cuồng ngạo, trái nghịch ư? 

Các  vị  đã  cầu  cơ  tức  là  chẳng  hợp  với  tông  chỉ  tu  Tịnh  nghiệp. 

Nhưng các vị còn hiểu rõ lý, so với những kẻ sùng phụng cầu cơ khác 

còn cao hơn một bậc. Do vậy, tôi gởi sách cho các vị. Nếu chịu đọc kỹ, 

chắc sẽ biết đầy đủ nguyên do. Quang bận bịu đến cùng cực, từ nay chớ 

nên  thường  gởi  thư  tới  hỏi  dông  dài  như  thế  nữa!  Chỉ  nên  đọc  kỹ  các 

sách  như  Văn  Sao  v.v…  thì  không  mối  nghi  nào  chẳng  cởi  gỡ!  Những 

điều khác đã nói tường tận trong Văn Sao, không viết chi tiết ở đây! 

546. Thư trả lời cư sĩ Vương Nghiễn Sanh (thư thứ hai) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 107 of 315

Tôi  đã  đọc  hết  thư  gởi  đến.  Vì  độ  chúng  sanh  nên  Phật,  Bồ  Tát  thị 

hiện sanh trong thế gian. Nhìn từ phía chúng sanh thì các ngài cũng có 

sanh  tử,  chứ  nhìn  từ  nhãn  quan  của  các  vị  Phật,  Bồ  Tát  thì  quả  thật 

không có sanh tử. Ví như huyễn mộng, tuy có nhưng chẳng thật, nhưng 

hễ  có  sanh  tử  thì  có  khổ,  không  sanh  tử  thì  không  khổ.  Há  nên  chia 

thành hai thứ “liễu sanh tử khổ” và “liễu sanh tử”? Tử chính là khổ vì có 

sanh tử. Đã liễu sanh tử thì sẽ tự không có khổ! 

Cần biết rằng: Chính vì chúng sanh mà Phật, Bồ Tát thị hiện tướng 

sanh tử ấy, chứ không phải thật sự vì trước đó các Ngài chưa liễu sanh 

tử,  đến  nay  mới  liễu!  Chuyện  phóng  sanh  trứng  cá  được  chép  trong  bộ 

sách, tuy có hai chữ  “Phật ngôn”,  nhưng cũng chưa từng thấy xuất phát 

từ kinh nào. Há nên vì lẽ ấy mà khiến cho người khác báng pháp? Trong 

cõi đời có bao nhiêu kẻ thả trứng cá đâu? 

Cần biết rằng: Chỗ gần biển ở phương Nam khác với các sông biển 

thông thường. Cá biển hễ gặp phải nước ngọt sẽ chết ngay, còn cá trong 

sông  ngòi  gặp  phải  nước  mặn  liền  chết  tươi.  Nếu  chưa  biết  rõ  xuất  xứ 

của  chúng,  dẫu  có  muốn  cho  chúng  sống,  chúng  cũng  chẳng  thể  sống 

được.  Phóng  sanh  nhằm  cảm  phát  lòng  Từ  kiêng  giết  ăn  chay  của  con 

người, há nên chuyên muốn chú trọng thả cho nhiều, để rồi tìm tòi, giảng 

nói chuyện chẳng cấp bách ấy ư? 

Nên  biết  rằng:  Chuyện  trong  thế  gian  có  nhiều  chuyện  chẳng  thể 

dùng lý hay sự để luận được. Một người bạn kể: “Một năm nọ, tại một 

xứ nọ thuộc vùng Giang Bắc gặp dịch châu chấu, người địa phương xin 

quan đi khám nghiệm. Có một chỗ dài đến mấy dặm, rộng hai ba dặm, 

châu chấu non còn chưa mọc cánh bò lúc nhúc, dày đến hơn một thước. 

Người đạp lên, chân ngập đến mấy tấc, khôn ngăn kinh hoảng đến cùng 

cực. Quan gấp sai đào hố để chôn đi, nhưng buổi chiều trời đổ một trận 

mưa to, [châu chấu] hoàn toàn tiêu diệt hết”. Loại châu chấu ấy rốt cuộc 

là  loại  châu  chấu  nào?  Những  con  châu  chấu  non  do  chúng  nó  sanh  ra 

đều là hóa sanh, hiện ra tướng tai nạn ấy. Năm nay vùng Giang Bắc cũng 

có  nạn  châu  chấu  dày  mấy  tấc,  đường  xe  lửa  bị  nghẽn.  Trước  hết  phải 

đuổi chúng đi rồi mới dám mở đường. Phàm người tu hành hãy nên dốc 

sức nơi chỗ quan hệ khẩn yếu lớn lao. Nếu hờ hững hời hợt tìm tòi, sợ sẽ 

chẳng có tinh lực để lo liệu được đâu! 

547. Thư trả lời cư sĩ Phó Pháp Lâm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 108 of 315

Đã nhận được Dã Truật74, vẫn chưa bị mốc. Một người bạn ở Giang 

Tây nói: “Nếu chẳng chế biến mà ăn vào sẽ bị đầy hơi”. Ông ta biết cách 

chế biến, sẽ chế biến để kết duyên. Những sách con kể tên trong thư, có 

loại  không  còn,  có  loại  hãy  còn.  Loại  nào  còn  thì  ta  gởi  đến  cho  con, 

không  còn  thì  chẳng  thể  nào  gởi  được!  Nhưng  đã  có  Văn  Sao,  An  Sĩ 

Toàn Thư, Gia Ngôn Lục, Cảm Ứng Thiên Trực Giảng v.v… thì tuy các 

loại  khác  không  có  cũng  đâu  có  thiếu  sót  gì!  Điều  đáng  tiếc  là  tuy  có 

sách mà chẳng xem thì cũng như không có! Tuy xem nhưng chẳng tu trì 

theo đó thì cũng như không xem! 

Thiện thư quý ở chỗ lưu thông, nhưng cần phải là người hơi có tín 

tâm, thông đạt văn lý thì mới nên biếu tặng. Lúc tặng, lại nên nhắc nhở 

họ  hãy  đem  lòng  cung  kính  [xem  đọc],  đừng  khinh  nhờn.  Nếu  khinh 

nhờn,  ắt  mắc  tội  lỗi!  Những  sách  ấy  đều  là  phương  tiện  dẫn  đường  để 

nhập  thánh  siêu  phàm,  chớ  nên  rẻ  rúng  như  hết  thảy  những  loại  tiểu 

thuyết hoặc sách giải trí thì sẽ có ích đôi chút. Nay đem các loại sách ấy 

gởi chung trong một bao. Nếu nhận được sách, xin hãy gởi thư báo cho 

thầy Minh Đạo ở chùa Thái Bình biết. Từ nay về sau đừng gởi thư đến 

nữa, do Quang đã diệt tung tích, không ai lo liệu đâu! 

Con còn nhỏ tuổi, hãy nên dốc hết sức làm người. Ắt phải nên hiếu 

thuận  với  cha  mẹ,  thân  cận  người  có  đức,  xa  lìa  những  hạng  hoang 

đường!  Cần  phải  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đánh  đổ  ham  muốn  xằng 

bậy để khôi phục lễ nghĩa, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành. 

Hiện nay chính là thời thế đại hoạn nạn. Tai nạn xảy đến chẳng thể dự 

liệu,  tránh  né  cũng  không  được,  có  ngừa  cũng  không  ngừa  được.  Nếu 

có thể thường niệm A Di Đà Phật và Quán Thế Âm Bồ Tát, ắt sẽ có sự 

chuyển dời ngấm ngầm chẳng thể nghĩ bàn, ngõ hầu có thể gặp dữ hóa 

lành, gặp nạn thành hên  (Nói đến “tốt lành” thì chẳng phải là chuyện tốt đẹp đặc 

 biệt gì! Gặp nạn nhưng chẳng bị nạn đã là chuyện tốt lành không chi lớn bằng rồi).  

Nhân tâm thế đạo ngày nay đã bại hoại đến tận cùng. Phế kinh điển, 

phế hiếu, phế luân thường, vứt bỏ lòng thẹn, giết cha, giết mẹ, đều được 

miệt mài đề xướng, đúng là muốn cho con người trọn chẳng khác gì cầm 

74 Dã Truật ở đây là loại Bạch Truật (白朮: Atractylodes Macrocephala) mọc hoang 

(gọi  như  vậy  để  phân  biệt  với  loại  Chủng  Truật  thường  được  trồng  ở  Phước  Kiến, 

Hồ Nam, Chiết Giang). Bạch Truật là loài thảo mộc có lá đơn, hẹp dài, hoa màu tím. 

Phần dùng làm thuốc là củ (thân ngầm), đôi khi còn gọi là Truật, Đông Truật, Chiết 

Truật,  Kỳ  Truật  v.v…  Bạch  Truật  có  vị  ngọt  hơi  đắng,  tánh  ôn,  chủ  trị  các  chứng 

bệnh về tỳ vị, tiêu hóa không tốt, hư trướng, tiêu chảy, viêm họng, thủy thũng v.v… 

nhưng phải chế biến rất kỹ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 109 of 315

thú thì mới thỏa lòng! Truy tìm căn nguyên, đều do một mực chẳng nói 

đến  nhân  quả  báo  ứng  và  giáo  dục  trong  gia  đình.  Những  kẻ  đọc  sách 

thông minh chỉ học thành hạng người có đủ mọi mánh khóe mưu mẹo, 

dối gạt mà thôi, cho nên vừa nghe đến thứ tà thuyết ấy liền như bèo giạt 

theo  gió,  tụ  họp  trong  hàng  ngũ  tà  ác  ấy!  Tội  tuy  do  họ  gây  ra,  nhưng 

thật ra cha mẹ họ cũng chiếm quá nửa! Vì sao vậy? Do không khéo dạy 

dỗ từ nhỏ, lại còn dạy họ những mánh khóe mưu mẹo, dối gạt mà ra! 

Con đã biết tốt - xấu, hãy nên đi theo đường chánh. Đừng nói đi theo 

đường  chánh  sẽ  được  trời  giúp,  người  kính,  cửa  nhà  hưng  thịnh,  con 

cháu  đều  thành  hiền  thiện;  dẫu  cho  túc  nghiệp  đã  chín  muồi,  gặp  phải 

cảnh ngộ ngang trái, trọn chẳng phải là do học theo những sự tốt đẹp cho 

nên mới gặp phải những nghịch cảnh như thế để rồi oán trời hận người. 

[Có  hiểu  như  vậy]  thì  mới  chẳng  thẹn  là  người  đọc  sách,  chẳng  hổ  là 


người học Phật! Xin con hãy suy xét cặn kẽ, tận lực thực hành. 

548. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Đức Vỹ 

Nhận được thư đầy đủ, lời dạy của Đa Đa Bồ Tát có thể nói là chân 

thật đến cùng cực. Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát và Đa Đa Bồ Tát như 

cùng một đường mà ra; đủ thấy chuyện cầu cơ chẳng đáng để nương tựa! 

Bồ  Tát  làm  chuyện  phi  đạo  để  thông  đạt  Phật  đạo!75  “Trước  hết  phải 

dùng dục lôi kéo để sau đấy sẽ thâm nhập Phật trí”76, qua chuyện này có 

thể  thấy  trọn.  Đa  Đa  Bồ  Tát  đã  có  đại  ân,  quả  thật  chẳng  thể  quên, 

nhưng cũng chớ nên đưa tên Ngài vào nghi thức niệm Phật. Trong nghi 

thức niệm Phật thì ngay cả danh hiệu của Văn Thù, Phổ Hiền, Địa Tạng, 

Di Lặc cũng không đưa vào, huống là các vị khác ư? Nhưng các vị Bồ 

Tát ấy đều cùng gộp trong danh hiệu Thanh Tịnh Đại Hải Chúng Bồ Tát. 

75 Do túc duyên của những người cầu cơ, hai vị Bồ Tát cùng mượn cơ bút để hướng 

dẫn họ phát khởi tín tâm, tu tập Tịnh Độ. Khi tín tâm của họ đã vững chắc, cả hai vị 

đều cùng quyết liệt răn cấm họ không được cầu cơ, không được tin tưởng theo cơ bút 

nữa. 

76 “Dục” ở đây là những ham muốn, ưa thích, xin đừng hiểu hạn hẹp là “dục vọng 

xác  thịt”.  Các  ông  này  ham  thích  cầu  cơ,  xướng  họa  thi  văn  với  tiên,  do  thiện  căn 

của họ đã chín muồi, Bồ Tát liền vờ xưng là tiên giáng đàn để hướng dẫn họ về Phật 

đạo. Cũng cùng một mục đích, kinh luận nhà Phật thường nêu lên rất nhiều công đức 

nhằm phát khởi lòng ham muốn đạt được thiện báo của chúng sanh để họ tu tập theo 

pháp môn được dạy trong một kinh, chẳng hạn kinh Pháp Hoa nói người trì kinh sẽ 

có bao nhiêu công đức nơi thân, miệng, ý v.v… khiến cho người nghe hâm mộ, sốt 

sắng đọc tụng để dần dần sẽ ngộ nhập được Nhất Thừa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 110 of 315

Nếu thêm tên Đa Đa Bồ Tát vào, cố nhiên đối với Tịnh Nghiệp Xã của 

các ông chẳng trở ngại gì, nhưng nơi khác không biết sẽ đâm ra chuốc 

lấy sự nghi ngờ, dị nghị. Chỉ nên thờ Ngài riêng một chỗ, sáng chiều lễ 

bái là được rồi! 

549. Thư trả lời cư sĩ Trình Tiểu Bằng 

Quang tự xét mình kém hèn, một mực chẳng xứng làm thầy người 

khác. Trước kia ông Từ Úy Như đã thấu hiểu ý Quang nên thôi [không 

xin làm đệ tử nữa]. Sao các hạ vẫn cứ đề cao kẻ kém hèn là cao thượng 

vậy?  Bất  đắc  dĩ  chỉ  đành  chiều  theo  ý  các  hạ.  Ví  như  có  người  lấy  đất 

nặn tượng, biết rõ là đất, nhưng cúng dường tượng ấy cũng chẳng phải là 

không được! Dẫu nói ấy là đất ở nơi nọ, muốn trả nó về đúng vị trí thì 

cũng  chẳng  phải  là  không  được!  Bỏ  hay  lấy  do  nơi  người,  đất  không 

chọn lựa. 

Nay đặt pháp danh cho các hạ là Huệ Nhuận, nghĩa là đem mây mưa 

trí  huệ  nhuần  thấm  khắp  chúng  sanh  khô  khao  khiến  cho  họ  đều  được 

nẩy  mầm  pháp,  thành  tựu  đạo  quả.  Nhưng  muốn  nhuần  thấm  khắp  hết 

thảy thì trước hết phải nhuần thấm trí của chính mình. Nếu lời lẽ, hành 

vi  đều  chẳng  quan  tâm  đến  thì  chính  mình  đã  khô  khao  trước,  làm  sao 

có thể nhuần thấm hết thảy được? Đấy chính là tấm lòng mong mỏi của 

kẻ không chân mong bước lên đường mây. Quang bận bịu đến cùng cực, 

không rảnh rỗi để thù tiếp; Thượng Hải lắm danh nhân, cần gì cứ phải do 

Quang viết thì mới có ích ư? 

550. Thư trả lời cư sĩ Châu Trần Huệ Tịnh

Nhận  được  thư,  biết  bà  tu  trì  tinh  tấn,  thệ  nguyện  rộng  lớn,  tôi  vui 

mừng, an ủi đến tột bậc. Nói tới giáo hóa người khác thì chính mình cần 

phải dốc sức nương theo pháp mà tu trì, chứ chẳng phải chỉ chuyên nói 

xuông. Hết thảy các pháp đều lấy thân làm gốc; như chính mình phụng 

sự cha mẹ ruột, bố mẹ chồng đều trọn hết lòng hiếu thảo, đối đãi với anh 

em  trai,  chị  em  ruột,  chị  em  dâu  đều  bằng  tấm  lòng  nhường  nhịn,  yêu 

thương,  mềm  mỏng,  hòa  hoãn,  khuyên  nhau  làm  lành,  nhắc  nhở  nhau 

sửa lỗi. Đối với chồng mình ắt phải cung kính, khuyên chồng làm lành, 

sửa  lỗi,  giữ  gìn  lễ  pháp  cẩn  thận,  đừng  nên  vì  vợ  chồng  quá  mức  thân 

thiết mà buông tuồng không giữ lễ nghi đến nỗi kỷ cương gia đình lỏng 

lẻo,  con  cái  không  có  cái  để  làm  gương  noi  theo!  Đừng  buông  thả  cho 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 111 of 315

con  cái,  cháu  chắt  v.v…  quen  tánh.  Lúc  chúng  vừa  mới  hiểu  biết,  liền 

nói  với  chúng  về  đạo  lý  làm  người,  như  hiếu,  đễ,  trung,  tín,  lễ,  nghĩa, 

liêm, sỉ v.v… và nhân quả báo ứng. Từ thuở bé đã biết những đạo lý này 

thì khi lớn lên chúng sẽ trọn chẳng dám làm những chuyện sai trái, gian 

dối, vượt lễ, quá phận. 

Thế  đạo  hiện  thời  bại  hoại  đến  mức  như  thế  này,  nói  chung  là  do 

những kẻ làm mẹ trong cõi đời chỉ biết yêu thương con cái, chẳng biết 

dạy chúng thành hiền, thành thiện mà ra! Công đức dạy dỗ con cái cực 

lớn.  Tội  lỗi  không  dạy  dỗ  con  cái  cũng  cực  lớn!  Hàng  nữ  nhân  giúp 

chồng  dạy  con  chính  là  sẽ  có  thể  làm  cho  thiên  hạ  thái  bình,  nhân  dân 

yên vui. Trách nhiệm giúp chồng dạy con của nữ giới cực lớn! Nếu bà 

có thể chân thật làm được như thế thì những phụ nữ quen biết bà sẽ đều 

nhìn theo bắt chước làm lành. Bà lại còn chịu dựa theo pháp môn Tịnh 

Độ  [là  pháp  môn]  đơn  giản,  nhanh  chóng  nhất  do  đức  Phật  đã  dạy  để 

khuyên nhủ họ, tâm họ sẽ tự nhiên cảm động, nghe theo lời bà. Nhưng 

muốn cho họ tin tưởng Phật pháp, trước hết bà hãy khuyên họ trọn hết 

luân thường đạo lý. 

Nữ  nhân  có  chuyện  khổ  sở  lớn  nhất  là  sanh  sản;  phải  khuyên  họ 

kiêng giết, ăn chay. Nếu chẳng thể tự do [ăn chay theo ý muốn] thì hãy 

nên bớt ăn mặn. Đừng nhất loạt vì không thể ăn chay rồi tận lực ăn mặn. 

Hằng  ngày  sáng  tối  tùy  theo  khả  năng  của  chính  mình,  hãy  đối  trước 

tượng Phật lễ bái, niệm chừng đó câu Phật hiệu. Nếu không có bàn thờ 

Phật  thì  hướng  về  phía  Tây  lễ  bái  cũng  được,  bởi  lẽ,  nữ  nhân  trẻ  tuổi 

không có quyền tự do [dành nhiều thời gian tu tập theo ý muốn]. Ngoài 

ra, hễ mỗi khi thuận tiện đều niệm, cũng như mỗi ngày niệm Quán Thế 

Âm Bồ Tát chừng đó tiếng. Chỉ cần chí thành niệm là được, chứ không 

cần [bày vẽ] bề ngoài. Làm được như thế thì nghiệp đời trước lẫn nghiệp 

đời này sẽ đều tiêu diệt. Lúc sanh nở, quyết chẳng bị khổ sở! Như khi có 

thai, hãy nên thường giữ tấm lòng lành, thường niệm Phật hiệu, đừng ăn 

đồ mặn tanh tưởi, tự nhiên sanh ra con cái đều hiền thiện. Đến khi sanh 

nở, càng phải chí thành niệm Quán Thế Âm Bồ Tát. Phàm những người 

săn sóc sản phụ trong phòng sanh đều niệm cho người ấy thì [sản phụ] 

chắc chắn sẽ sanh nở không đau khổ. Đã thế, chính sản phụ và đứa con 

vừa được sanh ra sẽ đều gieo đại thiện căn. 

Có kẻ chẳng hiểu lý bảo: “Lúc sanh nở lõa lồ, bất tịnh, niệm sẽ mắc 

tội!” Đấy là chấp lý hẹp hòi, chẳng biết tới đạo “Lý biến đổi theo Sự”! 

So với lòng cha mẹ quan tâm đến con cái, Phật, Bồ Tát coi chúng sanh 

còn  thân  thiết  hơn  rất  nhiều!  Ví  như  con  cái  té  vào  lửa,  nước,  cầu  cha 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 112 of 315

mẹ cứu vớt, cha mẹ liền đến cứu ngay, quyết chẳng vì [con cái] mũ áo 

không chỉnh tề, thân thể chẳng sạch sẽ mà không cứu. 

Tôi đã bế quan, những thư từ bên ngoài nhất loạt chẳng trả lời. Do bà 

có tâm muốn độ người, nếu chẳng biết những điều mấu chốt, quan trọng, 

chắc  là  [người  khác]  sẽ  chẳng  chịu  nghe  theo.  Do  vậy,  tôi  đem  những 

điều quan hệ nhất, dễ gây lòng tin nhất cho nữ giới để nói với bà hòng 

giúp bà khuyên người khác ăn chay, niệm Phật. 

Hơn nữa, thế đạo hiện thời là thế đạo hoạn nạn. Nếu chịu chí thành 

niệm Phật, chắc chắn sẽ được Phật âm thầm gia bị khiến chẳng bị nguy 

hiểm.  Phàm  ai  bị  bệnh  tật  hoặc  gặp  chuyện  xấu,  tai  họa,  hoặc  cầu  con 

cái,  đều  nên  chí  thành  niệm  Phật,  quyết  định  sẽ  được  như  nguyện.  Đối 

với công khóa thì tùy theo khả năng của bà, tôi cũng chẳng thể chỉ dạy 

riêng [bà nhất định phải làm như thế nào]; nhưng cần phải lấy chí thành, 

cung  kính  làm  căn  bản.  Cần  phải  sanh  lòng  tin  chân  thật,  phát  nguyện 

thiết tha niệm Phật. Chớ nên có đủ mọi tâm niệm, trừ niệm sáu chữ ấy 

ra, trọn chẳng có một niệm nào khác trong lòng nữa  (tức là niệm Phật trong 

 tâm).   Lại  cần  phải  từng  câu,  từng  chữ  niệm  cho  rõ  ràng,  nghe  cho  rõ 

ràng, lâu ngày chầy tháng tâm sẽ tương ứng với Phật. 

Nếu  bà  nói:   “Tự  tâm  làm  Phật,  cho  nên  Phật  tâm  ấy  sẽ  độ  tự  tâm, 

 ta chính là Phật, Phật chính là tâm, tâm chính là Phật”,  bậc thượng nói 

những lời lẽ ấy thì mới có ích, chứ hạng hạ [mà cũng học đòi ăn nói như 

thế] sẽ mắc lỗi. Chớ nên chú trọng nơi chuyện ấy! Nếu chú trọng nơi ấy, 

chắc sẽ sanh lòng đại ngã mạn, bảo: “Ta chính là Phật, cần gì phải niệm 

Phật?” 

Cần  biết  rằng:  Do  tâm  chính  là  Phật  nên  đức  Phật  dạy  con  người 

niệm  Phật!  Nếu  tâm  hoàn  toàn  chẳng  phù  hợp  với  Phật,  như  băng  giá 

chẳng  thể  bỏ  vào  lò  để  chưng  luyện  được  [thì  Phật  đã  chẳng  dạy  con 

người niệm Phật]! Do bản thể của cái tâm ấy chẳng khác với Phật, cho 

nên  đức  Phật  dạy  con  người  niệm  Phật,  dùng  lửa  trí  huệ  từ  sức  thần 

thông, oai đức của Phật để chưng luyện Phật tâm đang bị xen tạp phiền 

não Hoặc nghiệp của phàm phu, ngõ hầu phiền não Hoặc nghiệp ấy đều 

bị tiêu diệt, rơi rớt tứ tán, chỉ còn giữ lại cái tâm thanh tịnh thuần chân 

thì mới có thể bảo:  “Tâm tức Phật, Phật tức tâm”.  Chưa đạt đến địa vị 

ấy  [dẫu  có  nói  “Tự  tâm  làm  Phật,  tâm  Phật  này  độ  tự  tâm,  ta  chính  là 

 Phật, Phật chính là tâm, tâm chính là Phật”] thì chẳng qua là dạy về thể 

tánh  [của  cái  tâm]  mà  thôi!  Nếu  luận  về  Tướng   (sự  tướng)  và  Dụng   (lực 

 dụng) thì đều hoàn toàn chẳng phải! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 113 of 315

Tâm đức Phật như vàng đã tách khỏi quặng; tâm chúng ta như vàng 

còn nằm trong quặng, tuy có thể tánh của vàng, trọn chẳng có công năng 

của vàng. Do vậy, vì “tự tâm là Phật” nên càng cần phải sốt sắng niệm 

Phật, cầu sanh Tây Phương. Kẻ ngu chẳng biết nghĩa này, nếu không “đề 

cao thánh cảnh, nhưng tự ở trong địa vị phàm ngu” thì cũng chấp Lý phế 

Sự, bảo xằng là đã chứng đạo! Học vấn của bà vẫn chưa thông suốt lắm. 

Hãy nên dựa theo Gia Ngôn Lục để tu trì, sẽ bảo đảm không có chuyện 

đọa trong tà ma, ngoại đạo. Nếu có sách ấy thì tốt. Nếu không, hãy hỏi 

tìm từ nơi [Châu] Mạnh Do, chắc chắn ông ta hãy còn. 

Quang đã bảy mươi tuổi rồi, tháng ngày chẳng còn mấy! Vì thế, cự 

tuyệt hết thảy để chuyên bế quan. Phúc đáp [thư bà] lần này là phương 

tiện  đặc  biệt.  Từ  nay  chỉ  nên  chiếu  theo  những  gì  Gia  Ngôn  Lục,  Văn 

Sao đã nói để chân thật tu trì là được rồi, chẳng cần phải gởi thư tới nữa! 

Trong  Gia  Ngôn  Lục,  phàm  tất  cả  những  pháp  tắc  tu  trì  đều  đã  nói  rõ. 

Chuyên tu Tịnh Độ thì cần gì phải thỉnh khai thị nhiều lần? Dẫu có thỉnh 

hỏi thì những gì tôi sẽ nói cũng chẳng ra ngoài những điều đã được nói 

trong cuốn sách ấy đâu! 

551. Thư trả lời cư sĩ Vinh Bách Vân 

Con người sống trong thế gian sau mấy chục năm đã thành người cổ 

lỗ.  Trong  mấy  chục  năm  ấy,  nếu  chẳng  nỗ  lực  tu  trì  thì  nỗi  nguy  hiểm 

trong  tương  lai  sẽ  chẳng  thể  nào  thí  dụ  được!  Đã  phát  tâm  quy  y  Tam 

Bảo,  thọ  trì  Ngũ  Giới,  quả  thật  là  do  thiện  căn  nhiều  kiếp  tạo  thành; 

nhưng  cần  phải  giữ  vững  cái  tâm  ấy,  chỉ  mong  ngày  càng  thâm  nhập, 

càng tu càng thiết tha. Muôn phần đừng nhất thời cao hứng liền phát tâm 

rồi  lâu  ngày  chầy  tháng  sẽ  vứt  ra  sau  ót,  chẳng  đoái  hoài  tới  nữa!  Ông 

tên  là  Niệm  Kiều,  Kiều  (橋:  cầu)  là  vật  cần  thiết  để  giúp  người  khác 

vượt qua [sông, rạch]. Nếu không có cầu thì đôi bên qua lại khá bất tiện! 

Pháp môn Tịnh Độ chính là chiếc cầu pháp lớn lao để từ bờ sanh tử này 

vượt sang bờ Niết Bàn kia. Ông có thể tự hành, dạy người, ta lẫn người 

đều vượt qua được. Vì thế, tôi đặt pháp danh cho ông là Huệ Độ. Bởi lẽ, 

nếu có trí huệ thì sẽ do bờ này vượt lên bờ kia. Nếu không có trí huệ, sẽ 

vĩnh viễn ở trong biển khổ sanh tử, chẳng thể thoát được! 

Đã  quy  y,  thọ  giới,  hãy  nên  nghiêm  trì,  đừng  phạm.  Nếu  không,  sẽ 

thành trò trẻ con đùa bỡn với Phật pháp, tội lỗi cùng cực! Tâm phải chú 

trọng  cung  kính,  giữ  lòng  thành,  đánh  đổ  những  ham  muốn  xằng  bậy 

của  chính  mình  để  khôi  phục  lễ  nghĩa;  xử  sự  ắt  phải  hiếu  thuận,  từ  bi, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 114 of 315

nhường nhịn, cung kính, chân thật, không giả dối. Lại cần phải đem lợi 

ích của Tịnh Độ để trên là khuyên nhủ cha mẹ, dưới là khuyên bảo vợ 

con,  giữa  là  khuyên  lơn  anh  em,  bạn  bè,  xóm  giềng,  làng  nước.  Dù  ta 

hay người đều phải giữ vẹn luân thường, nghiêm túc trọn hết bổn phận 

của  chính  mình,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  kiêng 

giết, bảo vệ sinh vật, quý tiếc sanh mạng loài vật, tín nguyện niệm Phật, 

cầu sanh Tây Phương. Nếu làm được như thế thì mới đáng gọi là đệ tử 

thật sự của đức Phật. Nếu không, sẽ là hữu danh vô thực, chỉ được cái 

danh xuông, trọn chẳng có mảy may lợi ích thật sự nào! 

Như  khi  quy  y,  hãy  nên  đối  trước  đức  Phật,  chí  thành  lễ  bái  bao 

nhiêu  đó  lạy,  đối  trước  đức  Phật  tự  thưa  bày:  “Đệ  tử  con  là  Huệ  Độ, 

vâng  lời  thầy  con  là  Ấn  Quang  dạy  con  đối  trước  đức  Phật  tự  thệ  thọ 

Tam Quy, Ngũ Giới. Đệ tử con tên là Huệ Độ, quy y  (Phật, Pháp, Tăng), từ 

nay trở đi lấy  (Phật, Pháp, Tăng) làm thầy, trọn chẳng quy y  (ngoại đạo, thiên 

 ma, kinh sách của ngoại đạo, tà chúng ngoại đạo)”. Lần thứ hai, lần thứ ba đều 

chiếu theo đây, chỉ sửa chữ [cho thích đáng] để nói. Nói xong mỗi điều, 

lễ Phật ba lạy. 

Tiếp đó, lại lễ Phật ba lạy. Thọ Ngũ Giới thì nói: “Đệ tử con tên là 

Huệ Độ, thề nhận lãnh Ngũ Giới. Thứ nhất là chẳng sát sanh. Giống như 

đức Phật trọn hết tuổi thọ chẳng sát sanh, đệ tử con tên là Huệ Độ cũng 

trọn hết tuổi thọ chẳng sát sanh”. Điều thứ hai là chẳng trộm cắp. Điều 

thứ  ba  là  chẳng  tà  dâm.  Điều  thứ  tư  là  chẳng  nói  dối.  Điều  thứ  năm  là 

chẳng uống rượu đều nói giống như thế. Chỉ có điều thứ ba chẳng tà dâm 

thì nói: “Như chư Phật trọn hết tuổi thọ chẳng dâm dục, đệ tử con cũng 

trọn hết tuổi thọ chẳng tà dâm”. Do người tại gia có tình vợ chồng mong 

sanh  con  cái,  chẳng  thể  đoạn  dục  nên  chỉ  ngăn  cấm  sắc  bên  ngoài77; 

nhưng  nếu  đối  với  thê  thiếp  của  chính  mình  mà  tham  vui  hoặc  làm 

chuyện chẳng hợp đạo, cũng sẽ giống như tà dâm. Chớ nên không biết 

[điều  này]!  [Những  điều  này  đã  được]  giải  thích  tường  tận  trong  Văn 

Sao, hãy đọc kỹ sẽ tự biết rõ, ở đây không viết cặn kẽ! 

552. Thư trả lời cư sĩ X… 

Phật pháp chính là pháp chung cho hết thảy mọi người. Hết thảy mọi 

người đều có thể tu, đều được lợi ích. Nếu như lời ông nói thì những kẻ 

độn  căn  do  chẳng  thể  thâm  nhập  biển  Giáo  sẽ  đều  chẳng  có  phần  học 

77 Tức ngoại tình dù trong hành động hay trong tư tưởng đều phạm giới tà dâm. “Sắc 

bên ngoài” ở đây chỉ cho người không phải là vợ hay chồng mình. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 115 of 315

Phật!  Ông  ỷ  vào  trí  thức  của  chính  mình  hiểu  được  danh  tướng  của 

Tướng Tông, vẫn muốn tạo dựng một Tịnh Độ đạm bạc78. Ông thốt lời 

ấy tức là vẫn chưa từng đọc kinh Phật, mà chỉ [nêu ra những ý kiến] phát 

xuất từ cái tâm so đo mà ra. Cố nhiên ông thông hiểu giáo lý sâu xa, còn 

Quang  là  một  ông  Tăng  dê  câm79  mà  vẫn  chẳng  chấp  nhận  lời  ông  là 

đúng thì thốt lời “thâm nhập biển Giáo” há dễ dàng ư? 

Há  có  phải  ông  X…  vì  niệm  Phật  mà  bị  lầm  lạc  ư?  Do  ông  ta  ôm 

lòng  muốn  mau  chứng  nên  bị  ma  quỷ  dựa  vào  thân;  từ  đấy  xằng  bậy 

bịa  chuyện,  chưa  đắc  bảo  là  đắc,  chưa  chứng  nói  đã  chứng.  Những  kẻ 

học theo ông ta đều coi ông ta là Phật sống, nên ông ta mới có thuyết: 

“Thành Phật trong một trăm ngày!” Phàm những ai đến gặp, có khi ông 

ta biết trước tâm họ, có lúc ông ta bị người khác tận mặt dối gạt! Đủ thấy 

thần thông của ông ta chính là tác dụng của ma quỷ. Hễ quỷ đến thì có 

[thần thông], quỷ đi thì không. Phàm những kẻ thân cận ông ta, có người 

đã đắc tâm địa thanh tịnh, có kẻ chưa đắc vẫn nói là “đã đắc”, lầm lạc tự 

xưng là bậc tôn quý, cũng có kẻ phát cuồng chẳng thể chữa lành được. 

Những kẻ khoe kỳ, ưa lạ trong cõi đời đông lắm, cho nên ông ta mới trổ 

được ngón nghề ấy. Nếu hết thảy mọi người ai nấy đều nghiêm túc giữ 

bổn phận thì ngón nghề xảo quyệt của ông ta chẳng thể nào thi thố được! 

Hiện  nay  ông  ta  đã  lên  Bắc  Bình  (Bắc  Kinh),  nghe  nói  có  thế  lực  như 

kiến bu quạ đậu chẳng kém gì ở Thượng Hải! 

78  Ý  nói  ông  cư  sĩ  X...  này  quá  thiên  về  Lý,  phế  Sự  nên  chỉ  nghĩ  “phải  thấu  hiểu 

những danh từ trong Tướng Tông, thấu hiểu lý tánh thì mới sanh về Tịnh Độ”, tức 

là chỉ biết đến Tịnh Độ về mặt Lý, không thấu hiểu Tịnh Độ sự lý viên dung, thâu 

nhiếp mọi căn tánh, không thấy được điểm đặc sắc thù thắng nhất của cõi Cực Lạc 

chính  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ,  sanh  về  một  cõi  chứng  trọn  bốn  cõi.  Cõi  Tịnh 

Độ theo cách hiểu của ông cư sĩ X... này đã hoàn toàn mất hẳn sự thù thắng không 

còn hiển hiện sự diệu hữu nên tổ gọi đó là “Tịnh Độ đạm bạc”, tức là cõi Tịnh Độ 

Cực  Lạc  được  hiểu  theo  kiểu  ấy  chẳng  khác  gì  những  cõi  Tịnh  Độ  dành  riêng  cho 

bậc Pháp Thân đại sĩ, người chưa chứng đắc địa vị như các Ngài sẽ không thấy được, 

không xứng gọi là Tịnh Độ của một pháp môn được xưng tụng là siêu thế hy hữu vì 

Cực Lạc Tịnh Độ gồm trọn cả bốn cõi Tịnh Độ! 

79 “Á dương Tăng” (Edamūka-samgha: vị Tăng giống như con dê câm) là một thuật 

ngữ chỉ vị Tăng ngu si. Theo Đại Trí Độ quyển 3, hạng Tăng này tuy không phá giới, 

nhưng độn căn, không có trí huệ, không có sức dũng mãnh tinh tấn, không phân biệt 

tốt - xấu, không biết nặng - nhẹ, không nhận biết thế nào là có tội hay vô tội. Do vậy, 

nếu trong Tăng chúng có chuyện tranh chấp, không biết phán quyết như thế nào, cứ 

câm lặng không dám nói năng gì, giống như con dê trắng bị người ta giết mà không 

dám kêu. Vì thế gọi là Á Dương Tăng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 116 of 315

Đối  với  ông  ta,  Quang  chẳng  tán  thán  mà  cũng  chẳng  nói  lời  bài 

xích;  bởi  Quang  là  loại  Tăng  dê  câm,  chẳng  đủ  sức  gây  lòng  tin  nơi 

người  khác  để  giảm  mối  nghi  cho  người  ta,  chỉ  đành  “hắn  hành  pháp 

của hắn, tôi giữ đạo của tôi!” Túc căn của ông khá sâu. Xem lời ông nói 

và  những  gì  ông  dạy  người  khác,  đa  số  hết  thảy  những  kẻ  chẳng  biết 

Phật  pháp  đều  có  thể  tu,  đều  có  thể  được  lợi  ích.  Nếu  đối  với  hết  thảy 

những  phụ  nữ  độn  căn,  văn  lý  vẫn  chưa  thông  suốt  lắm  cứ  khuyên  họ 

phải chuyên chú nơi Duy Thức thì khi Duy Thức chưa truyền đến Trung 

Quốc, [chẳng lẽ] tri thức Tịnh Độ đều là một lũ hoại loạn Phật pháp, làm 

cho chúng sanh nghi ngờ lầm lạc ư? 

Quang định trong tháng Chín sẽ diệt tung tích, ẩn náu lâu dài, từ nay 

về sau vĩnh viễn chẳng giao thiệp với hết thảy mọi người để chuyên tu 

Tịnh nghiệp hòng khỏi lâm vào cảnh “chẳng liễu trong đời này”, sẽ lại 

bị lung lạc bởi những tri thức “đã thành Phật” ấy và những kẻ tri thức đả 

đảo, loại trừ, vứt bỏ Khổng giáo! Xin hãy sáng suốt suy xét! 

553. Thư trả lời cư sĩ Niệm Phật

Nhận  được  thư,  ông  cho  biết  “quyết  ý  muốn  vãng  sanh  trong  năm 

nay”.  Chớ  nên  chấp  trước  ý  kiến  ấy!  Hễ  chấp  sẽ  thành  bệnh,  hoặc  đến 

nỗi có ma sự! Người niệm Phật hãy nên giữ tấm lòng “được vãng sanh 

ngay  trong  đời  này”.  Nếu  báo  thân  chưa  mãn  thì  cũng  chỉ  tùy  duyên. 

Nếu định kỳ hạn mong muốn vãng sanh mà công phu đã thành thục, cố 

nhiên chẳng trở ngại gì. Nếu không, chỉ riêng cái tâm mong cầu ấy đã là 

cái  gốc  để  thành  ma  rồi!  Nếu  vọng  niệm  ấy  kết  thành  một  khối  chẳng 

tháo gỡ được, sẽ nguy hiểm chẳng thể nào nói nổi! 

“Cho đến hết tuổi thọ, gieo tấm lòng Thành” chính là đạo chúng ta 

nên  tuân  giữ.  “Diệt  thọ  thủ  chứng”   (diệt  trừ  thọ  mạng  để  mong  chứng 

đắc) quả thật là lời lẽ bị Giới kinh quở trách sâu xa  (Bài kệ cuối kinh Phạm 

 Võng có đoạn:  “Kế ngã chấp trước giả, bất năng sanh thị pháp, diệt thọ thủ chứng 

 giả,  diệc  phi  hạ  chủng  xứ”    (kẻ  chấp  trước  nơi  Ngã,  chẳng  sanh  được  pháp  này; 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 117 of 315

 diệt thọ mong chứng đắc, cũng không gieo giống được) 80. Chỉ nên trọn hết lòng 

kính, lòng thành để cầu mau được vãng sanh; chớ nên mong muốn được 

vãng sanh đúng như kỳ hạn [theo ý ta] đã định. 

Người học đạo tâm chớ nên thiên chấp. Hễ thiên chấp sẽ đến nỗi mất 

trí điên cuồng; chẳng những vô ích mà còn bị hại! Nếu tịnh nghiệp chín 

muồi,  vãng  sanh  ngay  bữa  nay  càng  tốt.  Nếu  chưa  chín  muồi  mà  cứ 

muốn  được  vãng  sanh  ngay,  sẽ  trở  thành  “nhổ  mạ  để  giúp  cho  nó  mau 

lớn!” Thật sợ rằng hễ ma sự dấy lên, chẳng những chính mình không thể 

vãng sanh được, mà còn khiến cho kẻ vô tri đều lui sụt tín tâm, bảo là: 

“Niệm  Phật  tổn  hại  vô  ích!”  Như  ông  X…  nọ  là  tấm  gương  tầy  đình, 

mối  hại  ấy  quả  thật  chẳng  nông  cạn  vậy!  Xin  hãy  đem  cái  tâm  quyết 

định  [mong  được  vãng  sanh]  đúng  kỳ  hạn  ấy  đổi  thành  cái  tâm  “chỉ 

mong  mau  được  vãng  sanh’.  Dẫu  không  được  vãng  sanh  [mau  chóng], 

cũng chẳng áy náy gì, chỉ chí thành chí kính để mong khi hết báo thân sẽ 

được vãng sanh thì không bị vọng niệm bộp chộp vón cục lại [trong tâm]

đến nỗi mắc họa chuốc lấy ma sự! 

Trong tình thế hiện thời, ai nấy chỉ đành trọn hết tấm lòng, còn cát - 

hung, họa - phước trong tương lai chẳng thể nào dự đoán được! Nếu có 

thể kiền thành niệm Phật, niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, sẽ có chuyển biến 

ngấm ngầm, chẳng đến nỗi bị nguy hiểm lớn lao. Nếu chẳng dốc sức nơi 

việc này, dẫu có dốc cạn mưu mô thì cũng khó thể đạt được hiệu quả tốt 

đẹp vì thời cuộc biến huyễn chẳng thể nào dự liệu được! Những kẻ vinh 

quý hách dịch một thời mấy chốc sẽ tiêu diệt chẳng còn, huống là bọn ta 

ư? Khổng Tử nói:  “Bất tri mạng, vô dĩ vi quân tử dã”  (Chẳng biết mạng, 

80  Chúng  tôi  dịch  thuật  ngữ  này  theo  cách  giải  thích  của  pháp  sư  Diễn  Bồi  trong 

Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới Bổn Giảng Ký (hòa thượng Trí Minh dịch), phần dịch 

nghĩa bốn câu kệ kinh Phạm Võng được dẫn theo Nghi Thức Tụng Giới Bồ Tát của 

hòa thượng Trí Tịnh. Theo Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới Bổn Giảng Ký (bản dịch 

của  hòa  thượng  Trí  Minh),  pháp  sư  Diễn  Bồi  đã  giảng:   “Còn  người  ‘diệt  thọ  thủ 

 chứng’  (người  trầm  không  trệ  tịch)  chỉ  cho  hàng  Nhị  Thừa  chấp  Không,  thuộc  về 

 loại mầm cây héo, hột giống hư, nên ‘cũng không gieo giống được’. Người diệt thọ 

 thủ chứng ý nghĩa như thế nào? Chính là chỉ các bậc thánh nhân trong Nhị Thừa, 

 các ngài diệt trừ thọ mạng hiện tại để thủ chứng cảnh tịch diệt Niết Bàn, nên gọi là 

 “diệt thọ thủ chứng”. Thông thường trong các kinh gọi là “khôi thân diệt trí” vậy. 

 Vì các thánh giả Tiểu Thừa thủ chứng lý Thiên Không nên không phải là chỗ gieo 

 giống  Bồ  Ðề.  Giới  pháp  bổn  nguyên  tâm  địa  vốn  là  chúng  sanh  và  Phật  đều  bình 

 đẳng, nên đúng lý ra, dù là phàm phu hay Nhị Thừa đều có thể tín thọ gieo giống. Ở 

 đây, nói phàm phu và Nhị Thừa đều là vô phần vì không phải là không thể bẩm thọ 

 hay giới phẩm không thể thấm nhuần trên thân, mà là do các vị ấy không khéo nghĩ 

 lường mà thôi”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 118 of 315

chẳng phải là quân tử vậy). Nhưng vẫn phải do cực lực tu trì thì mới nói 

đến  Mạng  được!  Nếu  lười  nhác,  biếng  trễ,  mặc  sức  ngả  theo  tánh  tình 

ươn hèn thì được hay mất đều chẳng phải là do Mạng vậy! 

554. Thư trả lời cư sĩ Trí Chánh (thư thứ nhất) 

Nhận  được  thư  đầy  đủ.  Lợi  ích  trong  Phật  pháp  chỉ  có  người  đích 

thân nhận lãnh mới biết được: Giặc cướp chẳng vào nhà ông. Trong khi 

lệnh từ (mẹ) bất tỉnh nhân sự, trong tâm vẫn có thể niệm Phật, ngón tay 

vẫn lần chuỗi; đấy quả thật là do thiện căn đời trước và do sự tu trì trong 

đời này cảm thành! Hãy nên thường nói về những cảnh vui nơi Tịnh Độ 

và  mọi  cảnh  khổ  trong  cõi  Sa  Bà  khiến  cho  cụ  sanh  lòng  tin  phát 

nguyện,  quyết  định  cầu  sanh  Tây  Phương,  tâm  chẳng  còn  một  niệm 

mong cầu phước báo trời người trong đời sau. 

Hằng ngày, hãy cùng với quyến thuộc gắng hết sức trợ niệm [cho cụ] 

giống  như  [cách  thức  cả  nhà  thay  phiên  trợ  niệm  cho  mẹ]  trong  lá  thư 

tôi gởi cho quan Đạo Doãn Hoàng Hàm Chi trong bộ Văn Sao thì chắc 

chắn cụ sẽ được vãng sanh Tây Phương. Làm con báo ân cha mẹ, chỉ có 

chuyện  này  là  lớn.  Xin  hãy  nỗ  lực  thực  hiện,  ngõ  hầu  vợ  con,  anh  em 

trai, chị em gái đều hành như thế. Cái gọi là “độ chúng sanh” cũng ở nơi 

ấy, mà đôn đốc luân thường cũng nằm tại đấy; còn những điều khác thì 

hãy đọc kỹ Văn Sao. 

Ông  Từ  [Tử  Hỗn]  bị  ma  dựa  là  do  tà  -  chánh  chẳng  phân,  coi  tà  là 

chánh, tưởng chánh là tà mà ra. Nếu có thể y theo lời Quang nói, [ma sự] 

sẽ tự mau tiêu diệt. Xin hãy chuyển lời và chỉ bày lợi - hại cặn kẽ, ngõ 

hầu ông ta sẽ dẹp được tà ma, đạt được lợi ích chân thật! 



555. Thư trả lời cư sĩ Trí Chánh (thư thứ hai) 

Những  gì  ông  đã  nói  chính  là  bệnh  chung  của  hết  thảy  mọi  người. 

Muốn trị bệnh ấy, nếu không tưởng niệm cảnh khổ sẽ không xong! Kinh 

dạy:  “Nghĩ tới nỗi khổ trong địa ngục, phát Bồ Đề tâm” , nhưng do chưa 

từng đích thân trông thấy sự khổ trong địa ngục, kẻ thiếu thiện căn vẫn 

chưa thể nhanh chóng phát tâm xa lìa, tránh né được! Thiết yếu nhất là 

hãy tưởng lúc quân đội hai bên giao chiến: Tiếng đại bác rền như sấm, 

đạn bay như mưa, phi cơ ném bom bên trên, địa lôi (mìn) ở dưới cùng 

lúc  nổ  rền  thì  quân  đội  đôi  bên  đều  tan  thân,  nát  xương,  bắn  tung  tóe 

theo mảnh đạn pháo, hóa thành chẳng còn gì! Ta cũng đích thân dự vào 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 119 of 315

trong  ấy;  nhưng  ngay  trong  lúc  sắp  phát  nổ  hay  chưa  nổ,  còn  biết  chú 

trọng  niệm  Phật  cầu  sanh.  Lúc  ấy  hoảng  sợ  muôn  phần,  nhưng  các  sĩ 

quan chỉ huy đều cầm vũ khí, chẳng dám lười nhác chút nào, hễ lười sẽ 

phải chết ngay. Lúc ấy, trọn chẳng đến nỗi bị sự vụ buộc ràng, bị lòng sợ 

hãi gây trở ngại khiến cho chẳng thể niệm Phật được! Thứ cảnh giới ấy 

chẳng bằng được một phần vạn [nỗi khổ] trong địa ngục, nhưng do tâm 

lực phàm phu có thể nghĩ tưởng được [cảnh đáng sợ ấy, nên dạy họ nghĩ 

tưởng  cảnh  chiến  tranh].  Khi  nghĩ  đến  sẽ  run  sợ,  [cảm  thấy]  rét  thấu 

xương,  lông  trên  thân  dựng  đứng  cả  lên  như  đích  thân  ta  đã  từng  trải 

[cảnh ấy] vậy. Ông lười nhác là do chẳng xét kỹ nỗi khổ trong đời vị lai. 

Nếu suy nghĩ tường tận, sẽ trọn chẳng đến nỗi lười nhác lâu dài. 

Còn như [ông than thở] bị sự việc lôi kéo, đấy cũng là cách nói lấp 

liếm  thói  hờ  hững,  hời  hợt,  chứ  đâu  phải  là  thật  tình!  Nay  tôi  nêu  một 

thí dụ: Như đứa con hiếu thảo nghĩ đến cha mẹ, tuy phải thù tiếp cả trăm 

chuyện  với  người  khác,  trong  tâm  vẫn  thường  có  ý  niệm  nghĩ  đến  cha 

mẹ, chẳng thể tạm quên. Lại như kẻ tham dâm thường nghĩ đến gái đẹp; 

tuy suốt ngày luôn bận việc, nhưng cái tâm mơ tưởng gái đẹp chẳng thể 

quên  mất  một  khắc  nào!  Nếu  ông  có  thể  giống  như  kẻ  lâm  trận  muốn 

thoát khổ, như đứa con hiếu nghĩ đến cha mẹ, như gã dâm say đắm phụ 

nữ thì trong hết thảy thời, hết thảy chỗ đều có thể niệm Phật chẳng gián 

đoạn. Những thứ pháp tắc khác trong Văn Sao đều có đủ, chỉ nên đọc kỹ, 

suy nghĩ cặn kẽ sẽ hiểu được, cho nên không nói nhiều nữa! 

556. Thư trả lời cư sĩ Trí Chánh (thư thứ ba) 

Hết thảy phàm phu đều có hai căn bệnh: một là cuồng vọng, hai là 

ngu si! 

1) Cuồng vọng là cho rằng: “Ta vốn là Phật, cần gì niệm Phật nữa? 

Tâm  tịnh  thì  cõi  nước  tịnh,  cần  gì  phải  cầu  sanh  Tịnh  Độ?”  Điều  này 

thuộc  về  thói  chấp  Lý  phế  Sự.  Thói  tệ  ấy  dẫn  tới  thói  bài  bác,  cho  là 

không có nhân quả, hoại loạn Phật pháp, gây nghi ngờ lầm lạc cho chúng 

sanh.  Người  này  ắt  đọa  địa  ngục  A  Tỳ,  vĩnh  viễn  không  có  thuở  thoát 

khỏi! Do nhân lành mà chuốc phải quả ác, thật đáng thương thay! 

2)  Ngu  si  là  cho  rằng:  “Ta  là  phàm  phu,  sao  dám  vọng  tưởng  liễu 

sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh?” Chẳng biết: “Một niệm tâm tánh 

của  chính  mình  chẳng  hai,  chẳng  khác  với  một  niệm  tâm  tánh  của  chư 

Phật.  Chỉ  vì  phiền  não  Hoặc  nghiệp  chướng  lấp  đến  nỗi  công  đức  của 

Phật tánh sẵn có trong tâm này chẳng thể hiển hiện được!” Ví như tấm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 120 of 315

gương đồng lớn quý báu bị bụi phủ cả kiếp, kẻ trí biết là gương báu, kẻ 

ngu cho là vật đáng vứt đi. 

Phật thương chúng sanh mê muội tự tâm, dạy họ niệm Phật cầu sanh 

Tây Phương vì rất quý tiếc Phật tánh sẵn có của chúng sanh, sợ họ vĩnh 

viễn mê mất, nên dạy họ sanh lòng tin, phát nguyện, niệm Phật cầu sanh 

Tây  Phương,  ngõ  hầu  đích  thân  chứng  được  Phật  tánh  sẵn  có  ấy.  Nếu 

chẳng cầu sanh Tây Phương, chỉ cầu “tiêu tai và chẳng mất thân người” 

thì có khác nào đem bảo châu Ma Ni vô giá đổi lấy một thẻ đường để ăn. 

Kẻ ấy ngu si đáng thương, chẳng biết tốt - xấu thật là bậc nhất! Hãy nên 

đem ý này nói với mẹ ông, cụ sẽ chẳng nẩy sanh cái tâm kém hèn như đã 

nói trên đây!  (Tôi vốn tính nói với ông, nhưng vì ngữ ý bất tiện nên Quang sẽ nói 

 trực tiếp với mẹ ông vậy) 

557. Thư trả lời mẹ cư sĩ Trí Chánh 

Bà đã quy y Phật pháp niệm Phật thì hãy nên y theo lời Phật dạy để 

hành.  Phật  dạy  bà  cầu  sanh  Tây  Phương,  nhưng  bà  thiên  chấp,  chẳng 

chịu cầu sanh Tây Phương, cứ khăng khăng muốn cầu [phước báo trong] 

đời sau! Nay bà đã sống được mấy chục năm rồi, chẳng biết đã trải qua 

bao nhiêu tai nạn đao binh, lũ lụt, hạn hán, đói kém, tật dịch v.v… Nếu 

chưa  gặp  Phật  pháp,  chẳng  biết  phương  cách  thoát  lìa  thì  sẽ  chẳng  có 

phương pháp gì, chỉ đành phó mặc luân hồi sau khi đã chết! Nay đã gặp 

được  Phật  pháp,  lại  còn  quy  y  làm  đệ  tử  Phật,  mà  vẫn  cứ  chấp  nhặt 

chẳng tin lời Phật, mặc tình chấp vào ngu kiến của chính mình, suy nghĩ 

lung tung, mong đời sau vẫn được làm người! 

Bà  phải  hiểu:  “Đời  sau  sẽ  được  làm  người  còn  khó  hơn  lâm  chung 

vãng  sanh!”  Vì  sao  vậy?  Những  tội  nghiệp  đã  tạo  trong  suốt  một  đời 

người chẳng biết là bao nhiêu! Khoan đừng nói bà có tạo những tội khác 

hay không, [chỉ riêng] cái tội ăn thịt giết hại sanh vật từ nhỏ đến lớn quả 

thật đã nhiều khôn xiết kể rồi! Bà phải phát tâm đại từ bi, cầu sanh Tây 

Phương. Đợi sau khi thấy Phật đắc đạo sẽ độ thoát những chúng sanh ấy; 

cậy vào Phật từ lực để có thể chẳng phải đền trả món nợ ấy! 

Nếu bà cầu [phước báo] đời sau thì không có đại đạo tâm. Dẫu công 

phu tu hành tốt đẹp nhưng công đức hữu hạn; bởi đã dùng cái tâm phàm 

phu  nhân  ngã  (tâm  phân  biệt  ta  -  người)  để  tu  tập,  cho  nên  chẳng  có 

công đức lớn lao! Huống chi, từ vô lượng kiếp đến nay, chẳng biết bà đã 

tạo bao nhiêu tội nghiệp? Nếu túc nghiệp phát hiện, nhất định khó trốn 

khỏi tam đồ, ác đạo. Mong lại được làm người sẽ thiên nan, vạn nan! Do 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 121 of 315

vậy, nói:  “Cầu sanh Tây Phương còn dễ hơn cầu đời sau lại được làm 

 người!”  Do cậy vào Phật lực gia bị, nên ác nghiệp đời trước dễ tiêu. Dẫu 

chưa thể tiêu hết, nhưng cậy vào Phật lực nên chẳng đến nỗi phải trả báo. 

Phật nói:  “Trong thế gian có hai loại tội nhân. Một là phá giới, hai 

 là phá kiến. Tội phá giới còn nhẹ, chứ tội phá kiến rất nặng”.  Thế nào 

gọi là “phá kiến?” Chính là như bà đã nói: “Cầu đời sau, chứ chẳng cầu 

vãng sanh!” Ấy chính là chấp trước tà vạy, tri kiến sai lầm; đấy chính là 

tà kiến phá hoại Phật pháp và dẫn dắt hết thảy mọi người khởi lên những 

chấp trước tà vạy, tri kiến lầm lạc. Tội ấy cực lớn, cực nặng, vì tâm trái 

nghịch với Phật, lại còn gây lầm lẫn cho hết thảy mọi người! 

Tôi  nói  những  lời  này,  bà  đừng  nghĩ  là  tôi  bịa  chuyện  gạt  gẫm  bà! 

Tôi  muốn  gạt  bà  thì  phải  nhằm  đạt  được  điều  gì  đó!  [Đằng  này],  tôi 

chẳng  vì  danh  lợi,  thế  lực,  lại  khơi  khơi  gạt  gẫm  bà  vốn  là  một  bà  lão 

trọn  chẳng  biết  gì,  chỉ  gặp  mặt  một  lần,  há  tôi  chẳng  trở  thành  một  gã 

si ngốc hay sao? Do bà tin tưởng tôi, coi tôi là thầy; con bà nói với bà, 

bà không tin, liền cậy tôi nói với bà, muốn cho bà được liễu sanh thoát 

tử ngay trong đời này, vĩnh viễn lìa khỏi hết thảy các nỗi khổ trong thế 

gian, thường hưởng hết thảy sự vui trong Cực Lạc. Bà phải biết tốt - xấu! 

Tôi đã nói với bà như thế, nếu bà chẳng nghe, vẫn chiếu theo tâm tướng 

ngu si của chính mình thì là vong ân phụ nghĩa! Đừng nói bà đã cô phụ 

ân Phật độ chúng sanh, mà còn phụ bạc tôi một phen khổ tâm chẳng tiếc 

tinh thần nói với bà rất nhiều lời như thế này! 

Bà  phải  nên  phát  khởi  cái  tâm  quyết  định  cầu  sanh  Tây  Phương. 

Lại phải dạy con cái, dâu, cháu, và thân thích, bằng hữu đều cùng phát 

tâm  quyết  định  vãng  sanh  Tây  Phương  ngay  trong  đời  này;  đem  công 

đức dạy người ấy phụ trợ cho công đức tu tâm của chính mình. Khi lâm 

chung,  liền  được  A  Di  Đà  Phật  đích  thân  tiếp  dẫn  bà  lên  phẩm  vị  tối 

thượng nơi đài sen chín phẩm. Nếu tôi gạt bà tức là Phật gạt người. Vì 

sao vậy? Tôi nương theo ý Phật để nói với bà. Há có lẽ nào Phật lại gạt 

người ư? Bà hãy nên bỏ hết những tâm tri kiến kém hèn từ trước thì chắc 

chắn sẽ được vãng sanh Tây Phương! 

558. Thư trả lời cư sĩ Từ Tử Hỗn

Đọc thư của các hạ, biết các hạ là một vị quân tử đức dầy. Điều đáng 

tiếc  là  chẳng  phân  tà  -  chánh!  Thoạt  đầu,  lầm  lẫn  tưởng  pháp  được 

truyền  bởi  Đồng  Thiện  Xã  là  Phật  pháp,  chẳng  biết  đấy  là  pháp  luyện 

đan vận khí để dưỡng thân thể nhằm mong sống lâu, tăng tuổi thọ, lầm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 122 of 315

lạc mong mỏi thành tiên! Họ nói đến “tịnh tọa, dụng công” đều là dùng 

công phu vận khí, trọn chẳng có hơi hướng Phật pháp, xằng bậy bảo đấy 

là Phật pháp! Ví như đem mắt cá coi là trân châu để rồi quý trọng, cho là 

kỳ trân (hiếm lạ, quý báu)! Đến khi các hạ đọc Văn Sao, tuy đã thật thà 

niệm  Phật,  rốt  cuộc  vẫn  chẳng  chịu  bỏ  cách  luyện  đan  vận  khí,  vẫn 

tưởng  đấy  là  Phật  pháp!  [Như  vậy  là]  miệng  tuy  niệm  Phật,  trong  tâm 

vẫn chú trọng ngoại đạo! 

Ngoại đạo đều lấy những thứ cảnh giới thần kỳ quỷ quái để mê hoặc 

người  khác!  Nếu  các  hạ  đã  biết  Phật  pháp,  tận  tình  vứt  bỏ  pháp  luyện 

đan đã tu thì chánh niệm trong tâm sẽ rạng ngời như mặt trời rực rỡ giữa 

hư không; nào còn có chuyện lỵ - mị - võng - lượng giở trò tác quái nữa! 

Tâm địa các hạ chánh đại quang minh thì bọn yêu ma quỷ quái kia sẽ tự 

chẳng còn chỗ đứng! Do các hạ coi tà là chánh, luôn lầm lạc muốn đắc 

thần thông, mong có khả năng tiên tri, nên chiêu khởi ma quỷ hiện xằng 

tướng yêu ma nơi thân ông. Tuy ông tà - chánh chẳng phân, nhưng vẫn 

chưa  hoàn  toàn  nghĩ  những  tướng  yêu  mị  của  ma  quỷ  là  đúng  cho  nên 

vẫn còn cứu được! Nếu tưởng đấy là đắc đạo, đắc thần thông thì muốn 

chẳng bị chết vì ma cũng chẳng thể được! Nguy hiểm đến cùng cực! 

Ông đã hỏi Quang thì hãy nghe theo lời Quang. Từ nay trở đi, những 

công phu đã tập tành từ trước đều hoàn toàn vứt bỏ, tâm chẳng còn có 

một tơ tóc trân quý [những pháp ấy nữa]! Hãy chí thành, khẩn thiết sanh 

lòng  tin  phát  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  thân  -  khẩu  -  ý 

ba nghiệp hãy nên chuyên chú vào tu trì Tịnh nghiệp. Trong tâm ông đã 

không có tà kiến, lại còn có oai đức thần lực của danh hiệu Phật thì lũ 

ma quỷ kia sẽ trốn chạy còn không kịp, nào dám lưu lại giây lát để gây 

chướng ngại cho ông ư? 

Chúng  nó  gây  chướng  ngại  là  do  tà  tâm  của  ông  cảm  vời!  Ví  như 

chủ nhân dứt lòng tà, giữ lòng thành, đánh đổ ham muốn xằng bậy của 

chính  mình  để  khôi  phục  lễ  nghĩa,  lời  lẽ  lẫn  hành  vi  đều  hợp  với  đạo 

Thành - Minh thì những gã ám muội tiểu nhân có hành vi phóng túng, tà 

vạy, xa xỉ, buông lung, không kiêng sợ làm sao dám lên điện đường của 

người ấy, dám vào trong nhà của người ấy cho được? Như dưới ánh sáng 

lớn  lao,  trọn  chẳng  có  tối  tăm;  trong  khi  nắng  gắt,  trọn  chẳng  có  băng, 

sương! 

Ông đã hoàn toàn nương theo Tịnh Độ để tu tập thì chẳng cần phải 

coi những điều mong mỏi [như đã nêu] trong phần trước là đúng, sẽ như 

vị chủ nhân sáng suốt, tỉnh ngộ, biết chúng là giặc thì chúng sẽ tự tránh 

xa.  Nếu  tưởng  chúng  nó  là  người  trong  nhà  của  chính  mình  thì  chúng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 123 of 315

nó sẽ thành chủ nhân, nhập vào tâm khiếu của ông, khiến cho ông bị ma 

dựa phát cuồng đến nỗi táng thân mất mạng! Bất luận chúng nó là hồ ly, 

là  ma,  hay  là  oán  gia  đời  trước,  chỉ  nên  phát  Bồ  Đề  tâm,  trì  danh  hiệu 

Phật, chúng sẽ bị tiêu diệt. Nếu như chẳng tiêu thì trời đất sẽ đổi ngôi, 

mặt trời, mặt trăng sẽ xoay ngược! 

Điều đáng lo là tâm ông chẳng nương theo chánh lý, vẫn giữ những 

tà tri tà kiến trước kia; đừng bảo lời Ấn Quang nói chẳng linh, dẫu là lời 

chư  Phật  nói  cũng  chẳng  thể  linh  được!  Bởi  căn  bản  đã  là  tà  thì  chánh 

không có cách nào thi thố được! Viết ra những điều này, mong ông hãy 

thấu hiểu rõ ràng thì may mắn lắm thay! 

Văn  Sao  đã  nêu  đủ  pháp  tắc  tu  trì,  ở  đây  không  viết  cặn  kẽ  nữa! 

Phàm  khi  tịnh  tọa,  trong  tâm  chỉ  nên  thầm  niệm  Phật  hiệu,  ngoài  ra 

chẳng thêm vào một công phu hay một ý niệm nào khác! Lâu ngày chầy 

tháng, toàn tâm là Phật, toàn Phật là tâm, tâm - Phật bất nhị, tâm - Phật 

như một. Hỏi xem có loại Thiền Định nào đạt được sự sâu mầu như thế 

hay  chăng?  Có  công  phu  nào  cao  thượng  như  thế  hay  chăng?  Nếu  các 

hạ  y  theo  đây  để  tu,  đảm  bảo  nghiệp  chướng  tiêu  diệt,  phước  huệ  tăng 

trưởng, trong hiện đời khi còn sống liền dự vào bậc thánh hiền, lúc lâm 

chung lên thẳng cõi Cực Lạc! 

559. Thư trả lời cư sĩ Duy Phật 

Ông  đã  phát  nguyện  chân  thật,  thiết  tha,  nhưng  cần  phải   “dè  dặt, 

 kinh  sợ   như  vào  vực  sâu,  bước  trên  băng  mỏng”  giống  như  Tăng  Tử. 

Chưa  đến  lúc  sắp  về  Tây,  quyết  chẳng  dám  buông  tâm  lỏng  ý  thì  mới 

được! Năm sáu năm trước, ông X… đã thư từ qua lại và gởi bài văn phát 

nguyện hết sức chân thành, thiết tha. Quang nghĩ ông ta ở ẩn khuất trong 

vùng núi non, lại còn nghèo hèn, bèn gởi rất nhiều kinh sách cho ông ta. 

Những  người  trong  vùng  ấy  do  được  ông  ta  khuyên  dạy  mà  niệm  Phật 

khá  đông,  nhưng  một  hai  năm  gần  đây,  ông  ta  đúng  là  kém  hèn  chẳng 

thể  kham  nổi:  Hút  thuốc  phiện,  phạm  tà  dâm!  Quang  đã  cảnh  tỉnh, 

khuyên  răn  ông  ta  suốt  nửa  năm  nhưng  vẫn  không  thay  đổi,  hối  hận. 

Đúng là hạng chuyên đợi vào địa ngục! 

Ông nói: “Tùy thời, tùy chốn, hễ chết được liền chết”. [Câu nói ấy] 

vừa là căn bản để cầu vãng sanh mà cũng là cội rễ để chiêu cảm ma! Cố 

nhiên,  ai  nấy  đều  phải  chết,  nhưng  chớ  nên  có  cái  tâm  chấp  trước  cầu 

chết,  cầu  mau  vãng  sanh,  chỉ  nên  nhất  tâm  niệm  Phật!  Nếu  chẳng  nhất 

tâm  niệm  Phật,  chỉ  cầu  mau  chết,  ắt  sẽ  chiêu  khởi  oán  gia  từ  vô  lượng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 124 of 315

kiếp  kéo  đến,  khiến  cho  ông  bị  chết  ngang  trái.  Chẳng  những  không 

được vãng sanh mà đến khi sắp chết, sức [thần thông do] ma [gia trì sẽ] 

rời  đi,  [khi  ấy]  sẽ  khổ  sở  chẳng  thể  kể  xiết,  sẽ  sanh  tà  kiến,  ắt  đến  nỗi 

đọa lạc. Chớ nên có cái tâm chấp trước ấy! Hễ có thì chính là bệnh, chớ 

nên không biết! 

Nói  đến  chuyện  sư  Bảo  Nhất  và  cư  sĩ  Vô  Sanh  thì  trong  tâm  mỗi 

người ấy đều có một phần ham danh. Nếu không, quyết chẳng chịu đem 

những  cảnh  giới  ấy  viết  ra  để  khoe  với  mọi  người!  Huống  chi  [sư  Bảo 

Nhất] còn phê [vào đầu cuốn Tự Tri Lục] đề cao [nội dung cuốn sách] 

đến tột cùng ư? Do vậy, có thể suy ra biết họ là hạng người như thế nào 

rồi! Nếu cuốn sách ấy được lưu hành rộng rãi thì kẻ chẳng hiểu tự tâm, 

chẳng  thông  giáo  lý  ắt  sẽ  phần  nhiều  bị  ma  dựa  phát  cuồng.  Đinh  Quế 

Tiều gởi đến, tôi xem qua liền gởi trả lại, chẳng giữ một cuốn nào. Do 

tôi thiết thực bảo ban điều họa hại nên ông ta không tái bản. Ông Vương 

Mưu  Phụng  ở  Hàng  Châu  cũng  muốn  xin  Quang  nói  lời  quyết  đoán; 

Quang cũng đem những lời đã bảo Quế Tiều để nói [với Mưu Phụng]. 

Những  cảnh  giới  do  người  phụ  nữ  ấy  kể  đương  nhiên  có  đôi  phần, 

nhưng phô trương quá lố, rốt cuộc trở thành đem phàm lạm thánh! Nếu 

chân thật đạt được [cảnh giới] như vậy, há lẽ nào chẳng biết lời lẽ ấy sẽ 

khiến cho người khác bị lầm lạc ư? Bà ta đã không có kiến địa ấy thì chỗ 

tương  ứng  như  bà  ta  đã  khoe  [trong  sách]  chắc  chắn  chỉ  là  “vừa  được 

chút  phần  đã  khoe  toáng  thành  nhiều”  mà  thôi!  Nếu  không,  đã  đạt  đến 

Phật  cảnh,  há  có  chuyện  chẳng  hiểu  rõ  tri  kiến  phàm  tình  ư?  Chúng  ta 

chỉ  nên  thật  thà  niệm  Phật,  chỉ  cầu  lâm  chung  được  vãng  sanh  là  được 

rồi;  còn  trong  đời  hiện  tại  như  thế  nào  thì  cứ  để  như  thế  đấy,  mặc  cho 

“nước  chảy  thành  suối,  xuân  đến  hoa  nở”.  Nếu  cứ  mong  tưởng  sẵn,  sẽ 

trở  thành  chướng  ngại  đấy!  [Bởi  lẽ,  mong  tưởng  sẵn]  sẽ  giống  như  cắt 

đứt  nguồn  nước  mà  muốn  [nước  chảy]  thành  suối,  đang  trong  lúc  tiết 

Đông rét căm căm lại mong hoa nở. Nếu được như vậy sẽ là chuyện quái 

đản! 

Một  bộ  sách  Tứ  Thư  chính  là  rường  cột  cho  Ngũ  Kinh.  Phàm  đạo 

“cách vật, trí tri, thành ý, chánh tâm, tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên 

hạ”  không  gì  chẳng  trọn  đủ.  Tiếc  cho  người  đời  toàn  là  đọc  sách  chứ 

không  học  đạo!  Cho  nên  đến  nỗi  suốt  đời  đọc  sách  mà  vẫn  chẳng  biết 

phải nên làm chuyện gì! Thoạt đầu chỉ biết lấy tập tành viết văn đề thơ 

làm căn cứ, nay thì bỏ luôn, chỉ học theo sách giáo khoa. Ví như bỏ bảo 

châu Ma Ni để coi trọng mắt cá. Do vậy, thiên tai nhân họa ngày càng 

thấy liên tiếp [xảy ra]. Do cái gốc đạo đã bị chôn vùi, lập tức kiến giải bị 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 125 of 315

rối loạn, mất mát! 

Phàm chuyện gì cũng đều nên xét theo thời thế để luận. Quy củ thơm 

thảo  thời  đức  Phật  làm  sao  có  thể  áp  dụng  trong  đời  này  được?  Người 

đời  nay  lưu  thông  kinh  tượng  không  phải  là  trọn  chẳng  có  lợi  ích  gì, 

nhưng  mỗi  một  chuyện  đều  chẳng  thể  nào  đạt  được  công  đức  lớn  lao 

như  đức  Phật  đã  dạy  được!  [Trong  thời  đức  Phật  tại  thế],  “kinh  tượng 

 chủ”  chính là người phát tâm tạo kinh tượng. Nếu gọi là “người đứng ra 

thuê kẻ khác làm” tức là coi thường người ấy. Người thợ tạo kinh tượng 

cũng chớ nên tự khinh, vì thế nói: “Đừng bảo là do khách [thuê mướn] 

mà  làm!”  [Người]  tạo  kinh  tạc  tượng  nhận  được  những  món  vật  [do  vị 

kinh tượng chủ biếu tặng] nhằm đền đáp [công lao chép kinh, tạc tượng], 

nhưng  do  người  kia  (tức  kinh  tượng  chủ)  đã  đem  lòng  Thành  dâng  lên 

nên tâm của người này (tức người chép kinh tạc tượng) cũng đừng phân 

biệt  nhiều  -  ít,  cứ  nhận  lấy.  [Như  vậy]  thì  sẽ  chẳng  giống  như  đi  mua 

[tượng Phật, thuê chép kinh Phật]. Nếu [người thợ chép kinh tạc tượng] 

bàn tán về giá trị [của vật được biếu tặng có xứng với công lao chép kinh 

tạc tượng hay không] thì chẳng khác gì [vị kinh tượng chủ] đã mua hay 

thuê làm vậy! Trong thời hiện tại, nếu chấp trước chuyện này [phải theo 

đúng quy cách như thế] thì muốn kinh tượng chẳng bị diệt sẽ chẳng thể 

được đâu! 

Ông học Phật nhưng chẳng biết đạo “nhân thời thế mà thích nghi”, 

chấp chết cứng vào quy củ đã được thành lập. Như vậy thì có khác gì kẻ 

do chẳng thể hành đạo của Khổng - Mạnh bèn chẳng chấp thuận cho lưu 

hành sách của Khổng - Mạnh đâu? Chúng sanh đời Mạt Pháp, [đối với 

những điều đức Phật đã dạy] trong trăm ngàn vạn phần, dẫu chỉ đạt được 

một hai phần thì cũng đủ để tự lợi, lợi tha. Chứ nếu cứ muốn hoàn toàn 

y theo như lời Phật đã dạy thì dù đức Phật có hiện thân trong thời này, 

chắc chắn cũng chẳng thể làm được! 

Tu  Tịnh  Độ  chỉ  luận  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh;  bốn  oai  nghi  (đi,  đứng, 

nằm, ngồi) có đúng pháp hay không, đâu có liên quan tới Thiền Đường? 

Những kẻ chỉ noi theo khuôn sáo rỗng tuếch của Thiền Đường rồi thực 

hiện  công  phu  trong  Thiền  môn,  kiến  địa  giống  như  vậy  thì  nào  đáng 

để bàn Thiền - Tịnh với họ nữa ư? Vậy mà ông cứ dựa theo đấy để rồi 

sanh lòng nghi! Hằng ngày đọc tụng ngôn luận của cổ nhân nhưng đều 

chẳng  sanh  lòng  tin  sâu  xa,  chỉ  lấy  [những  hành  vi,  cách  cư  xử]  người 

đời nay [làm khuôn mẫu] để phỏng theo, há chẳng phải là phường  “chấp 

 vào đức nhưng chưa thể thực hiện rộng rãi, tin đạo nhưng chẳng chuyên 

 dốc”  hay sao? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 126 of 315

Người học đạo ai nấy đều phải tùy theo khả năng của chính mình mà 

tu trì, sao lại lập ra một quy củ hẹp hòi để buộc hết thảy mọi người phải 

lầm lạc vâng giữ vậy?  “Lương dã chi tử, tất học vi cầu, lương cung chi 

 tử, tất học vi cơ” (Đứa con của người thợ kim hoàn giỏi, trước hết hết 

phải  học  may  bao  da.  Đứa  con  của  người  thợ  làm  cung  giỏi,  trước  hết 

phải học đan sọt81), là vì [những việc tập luyện ấy] gần gũi [với cái nghề 

khéo  sẽ  học]  vậy.  Người  thợ  kim  hoàn  quán  Bất  Tịnh,  người  thợ  giặt 

quán Sổ Tức82, đều chẳng được lợi ích! Thay đổi phương pháp thì người 

nào cũng đều được lợi ích vì giáo pháp phù hợp với căn cơ vậy. 

Đang trong thời thế này, dẫu là bậc thánh nhân thần thông muốn cứu 

nước cứu dân mà bỏ nhân quả báo ứng, sanh tử, luân hồi và tín nguyện 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  sẽ  đều  chẳng  thành  công.  Kẻ  nói  lan 

man  những  lời  lẽ  của  một  hai  vị  tri  thức  thuộc  tông  khác  mà  hắn  tôn 

sùng  vẫn  chẳng  thể  lay  động,  biến  chuyển  tâm  ta  được!  Dẫu  cho  đức 

Như Lai hiện thân trọn hư không khắp pháp giới nói các thứ diệu pháp 

rất sâu khác, cũng chẳng thể lay động, biến chuyển tâm ta được! Vì sao 

vậy? Do lý sự quyết định không nghi! Ông đã nêu câu hỏi như vậy thì 

81 Đây là một đoạn văn trích trong thiên Học Ký sách Lễ Ký:  “Lương dã chi tử, tất 

 học  vi  cầu.  Lương  cung  chi  tử,  tất  học  vi  cơ.  Thỉ  hạ  giả  phản  chi,  xa  tại  mã  tiền. 

 Quân tử sát vu thử tam giả, khả dĩ hữu chí vu học hỹ”  (Đứa con của người thợ kim 

hoàn giỏi, trước hết hết phải học cách may bao da. Đứa con của người thợ làm cung 

giỏi, trước hết phải học đan sọt. Lúc mới tập cho con ngựa non kéo xe thì buộc nó 

ở  sau  xe.  Quân  tử  hiểu  được  ý  nghĩa  của  ba  chuyện  này  thì  mới  có  chí  để  học  tập 

vậy). Do vậy, mới có thành ngữ  “khắc thiệu cơ cầu”  (quyết nối nghiệp cha ông). Nói 

chung, Tổ dẫn câu nói này để khuyên người tu học phải tập luyện từng bước, khởi 

sự từ những điều gần gũi, giống như muốn thành thợ kim hoàn giỏi thì phải khéo léo 

tỉ mỉ nên trước hết phải học may bao da cho đường kim mũi chỉ đẹp đẽ rồi mới học 

nghề  thợ  bạc,  cũng  như  muốn  làm  cung  tên  cho  khéo  thì  phải  học  cách  đan  chuốt, 

uốn tre nên phải học đan sọt (cần xé) trước. Con ngựa muốn kéo xe thì phải tập quen 

với tốc độ trước nên phải buộc nó đằng sau xe để nó chạy theo xe. Chúng tôi dịch 

những câu nói này theo cách giải thích của Hán Tự Thành Ngữ Tự Điển. 

82 Theo Du Già Sư Địa Luận, quyển 7, ngài Xá Lợi Phất dạy hai đệ tử tu tập đã lâu 

nhưng họ không thể chứng được đạo quả, liền đến bạch hỏi đức Phật. Phật hỏi nghề 

nghiệp của hai người này trước khi xuất gia, một người làm thợ kim hoàn, một người 

làm thợ giặt. Thì ra, ngài Xá Lợi Phất dạy pháp tu trái ngược, không hợp căn cơ. Đối 

với người thợ giặt, ngài Xá Lợi Phất dạy quán Sổ Tức, dạy người thợ kim hoàn quán 

Bất Tịnh nên họ không thể tu tập được. Đức Phật cho biết: Người thợ kim hoàn quen 

thổi bễ, quen nín hơi để làm đồ kim hoàn nên phải dạy quán Sổ Tức, người ấy sẽ tập 

Sổ Tức dễ dàng. Người thợ giặt hằng ngày quen thấy quần áo bẩn nên sẽ quán Bất 

Tịnh dễ dàng. Phật dạy họ đổi pháp tu cho nhau, sau một thời gian ngắn cả hai đều 

chứng đạo quả. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 127 of 315

còn đáng gọi là “đã có lòng tin quyết định” hay chăng? Triệt tổ (tổ Triệt 

Ngộ),  Tỉnh  tổ  (tổ  Tỉnh  Thường)  trước  tác  ít,  nhưng  cũng  đủ  để  khiến 

cho người khác dấy lòng phát nguyện. Cố nhiên, chẳng thể lấy trước tác 

nhiều  hay  ít  để  phán  định  đạo  đức  hơn  -  kém  được!  Xưa  nay  có  nhiều 

vị  Pháp  Thân  thị  hiện,  chỉ  nói  vài  câu  ít  ỏi,  không  để  lại  trước  tác  gì, 

[những vị như vậy] nhiều lắm! Há có nên sanh lòng nghi nơi chỗ này? 

Cần biết rằng: Chúng ta muốn liễu sanh tử, quả thật chẳng cần nhiều; 

chỉ cần một điều là “lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, niệm Phật cầu 

sanh Tây Phương” là đủ rồi! Dẫu đọc hiểu trọn hết Đại Tạng cũng chẳng 

qua  là  nhằm  thành  tựu  chuyện  này  mà  thôi!  Như  vậy  thì  “nhiều  cũng 

quy  về  ít,  ít  cũng  thuộc  về  nhiều”.  Nhiều  hay  ít  đều  cùng  nhằm  thành 

tựu chuyện này mà thôi! Như vậy là “nhiều chẳng phải là nhiều, ít chẳng 

phải là ít”. 

Chuyện  phóng  sanh  cố  nhiên  công  đức  không  chi  lớn  bằng,  nhưng 

cần phải giữ tấm lòng phóng sanh, siêng năng khẩn thiết khuyên lơn kẻ 

hữu duyên kiêng giết, phóng sanh, ăn chay, niệm Phật thì sẽ phóng (thả) 

được nhiều mà chẳng tốn kém tài lực. Hai điều ấy cùng hành sẽ là hữu 

ích nhất. 

Dán  Phật  hiệu  trên  tường  vừa  hữu  ích  vừa  mắc  tội  lỗi.  Nếu  dán  thì 

cũng  phải  nên  dán  như  thế  nào  cho  nó  được  tồn  tại  lâu  dài.  Nếu  dán  ở 

nơi  đất  trống  mà  chẳng  dùng  loại  keo  dán  tốt  thì  hai  ba  ngày  sẽ  bị  rớt 

trong  bùn  lầy,  hoặc  bị  những  tờ  cáo  thị  của  người  khác  dán  chồng  lên. 

Chuyện  này  cũng  chớ  nên  làm  cẩu  thả.  Ba  vị  sư  khổ  hạnh  khiến  cho 

người ta khâm phục, vì thế lúc lâm chung vị nào cũng được lợi ích thật 

sự. Do vậy, người tu hành phải giấu kín tài năng vậy! 

560. Thư trả lời cư sĩ Giang Hữu Truyền 

Nhận được thư, biết ông đã có thiện căn Tịnh Độ từ đời trước, cho 

nên vừa nghe liền tin nhận. Tu tập Tịnh Độ tùy phần tùy sức, há cứ phải 

bỏ  sạch  muôn  duyên  thì  mới  tu  trì  được  ư?  Ví  như  đứa  con  hiếu  nghĩ 

đến mẹ hiền, gã dâm mơ tưởng gái đẹp, tuy hằng ngày bận bịu trăm bề, 

một  niệm  ấy  chẳng  lúc  nào  quên  bẵng.  Người  tu  Tịnh  Độ  cũng  phải 

giống  như  thế,  mặc  cho  hằng  ngày  công  việc  bận  bịu  tơi  bời,  quyết 

chẳng  để  tâm  quên  lãng  niệm  Phật  thì  sẽ  đạt  được  yếu  quyết.  Nói  đến 

ông  X…  thì  ông  ta  là  phường  luyện  đan  vận  khí.  Đã  nói  “quy  y  Tam 

Bảo” cố nhiên nên vứt bỏ những thứ công phu ấy ra ngoài. Không phải 

là  người  niệm  Phật  không  được  tịnh  tọa,  nhưng  khi  tịnh  tọa  vẫn  niệm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 128 of 315

Phật.  Ông  ta  khoe  công  phu  tịnh  tọa  hữu  hiệu  thì  đấy  là  nói  về  sự  hữu 

hiệu do luyện đan vận khí! Ông chẳng biết công phu tịnh tọa như hắn ta 

đã nói là công phu gì cho nên vẫn tiếp tục tập luyện. 

Nếu  tuân  theo  chánh  lý,  đã  tu  Tịnh  nghiệp  thì  phải  nương  theo  lời 

Phật dạy! Nếu kiêm tu [pháp luyện đan vận khí] thì tà - chánh xen tạp, 

chắc sẽ đến nỗi có các ma sự. Bởi lẽ, ngoại đạo luyện đan để mong xuất 

hồn. Nếu vẫn giữ ý niệm ấy sẽ có hại chẳng nhỏ! Nếu luận về luyện đan 

thì pháp ấy cũng chẳng phải là vô ích, nhưng tông chỉ của nó hoàn toàn 

trái  nghịch  với  Phật  pháp.  Phật  dạy  con  người  thấy  thấu  suốt  cái  thân 

huyễn vọng này, bọn họ dạy con người giữ gìn thân tâm huyễn vọng này 

 (Xuất  hồn  chính  là  huyễn  tướng  do  vọng  tâm  kết  thành).   Ông  ta  đã  tín  nguyện 

niệm  Phật,  hãy  nên  tuân  theo  tông  chỉ  Tịnh  Độ;  nếu  ông  ta  chú  trọng 

luyện đan, cần gì phải mạo danh Tịnh Độ? 

Những  sách  vở  ông  đã  nói  đến  hiện  thời  không  còn,  đợi  đến  tháng 

Mười Một hoặc tháng Mười Hai sẽ có bản in mới của Văn Sao và Thọ 

Khang Bảo Giám, sẽ gởi đến cho ông. Tháng Giêng hay tháng Hai trong 

mùa Xuân năm sau, sẽ có Gia Ngôn Lục, Di Đà Bạch Thoại Chú v.v… 

được gởi đến. Xin đừng lo. Hãy nên đem lời Quang nói với ông X… thì 

may mắn lắm thay! 

561. Thư trả lời Phước Châu Phật Học Xã 

Hôm  mồng  Sáu  tôi  nhận  được  thư  của  ông  Trần  Sĩ  Mục  gởi  đến, 

trong ấy có thư xin quy y của các vị. Ngoài ra còn có hai cuốn sách ghi 

chép những chuyện chánh yếu và tông chỉ hành trì đại cương [của Phật 

Học Xã]. Tôi biết quý vị đều có tâm chánh tín, thực sự tu trì, khôn ngăn 

vui mừng, an ủi. Nhưng Quang vốn là một Tăng sĩ bình thường chỉ biết 

cơm cháo, chỉ biết học đòi ngu phu ngu phụ thật thà niệm Phật, cầu sanh 

Tây  Phương.  Nếu  tưởng  là  Quang  có  kiến  địa  lẫn  hành  trì  cao  siêu 

huyền  diệu  người  khác  chẳng  mong  sánh  bằng  thì  quý  vị  đã  hiểu  lầm 

mất  rồi!  Xem  thư  quý  vị  gởi  đến  và  chương  trình  đã  lập,  tựa  hồ  gần 

giống  như  mức  nhận  lãnh  tâm  tướng  của  Quang.  Quang  tự  biết  mình 

kém hèn, nông cạn, trọn chẳng muốn làm thầy người khác, nhưng người 

ta đã từ xa gởi thư đến cầu xin, cũng chỉ đành đem lầm đáp lạc! 

Hiện  nay  đang  nhằm  thời  Mạt  Pháp.  Muốn  đẩy  lùi  con  sóng  cuồng 

loạn cực lớn, cực nguy hiểm này, ắt phải chú trọng luân thường, tận tụy 

thực  hành  thì  mới  đạt  hiệu  quả  được.  Nếu  chẳng  dốc  sức  vào  giáo  dục 

gia  đình,  nhân  quả,  báo  ứng,  giữ  vẹn  luân  thường,  nghiêm  túc  trọn  hết 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 129 of 315

bổn  phận,  đừng  nói  kẻ  chẳng  biết  Phật  pháp  sẽ  không  thể  do  đâu  đạt 

được  lợi  ích;  dẫu  là  kẻ  biết  Phật  pháp  chắc  cũng  mắc  thói  tệ  “nói  một 

đằng, làm một nẻo!” Con người như thế tuy bảo là học Phật, nhưng thật 

ra là oan gia của Phật, bởi dùng thân để báng pháp vậy! 

Phàm ai dự vào liên xã, ắt phải dạy họ hành hiếu, hành đễ, cũng như 

thực  hiện  hết  thảy  những  chuyện  đáng  làm,  trong  tâm  ắt  phải  dứt  lòng 

tà, giữ lòng thành, đánh đổ ham muốn xằng bậy của chính mình để khôi 

phục lễ nghĩa, dè dặt, cẩn thận ngay cả khi không có ai trông thấy, sợ hãi 

ngay khi cả chẳng có ai nghe thấy. Người làm được như thế thì mới là 

thiện nhân trong thế gian, mới có thể học pháp xuất thế. Ví như nền đất 

vững  vàng  thì  tùy  ý  xây  dựng  lầu  cao  muôn  trượng,  chẳng  lo  nghiêng 

ngửa,  sụp  đổ.  Từ  đấy,  phát  tâm  chí  thành  tu  trì  Tịnh  nghiệp.  Ắt  phải 

quyết định cầu sanh Tây Phương, trọn chẳng cầu phước báo trời người 

trong đời sau. 

Lợi  ích  thật  sự  trong  Phật  pháp  ắt  phải  dùng  chí  thành  để  đạt!  Bất 

luận niệm Phật hay xem kinh đều phải chí thành, cung kính. Đừng nên 

học theo kẻ viên dung không chấp trước! Nếu không, sẽ vì phóng túng 

không kiêng dè mà trở thành phường cuồng vọng, ma mị. 

Hơn nữa, ở quý địa có kẻ đề xướng thuyết “năm bộ sáu sách”83, đấy 

chính  là  do  kẻ  tà  kiến  dựa  hơi  Phật  pháp  để  truyền  bá  pháp  luyện  đan. 

Chư vị đừng hãm vào trong ấy! Dẫu trước kia đã từng theo, nay đã học 

Phật, hãy nên vứt bỏ hoàn toàn! Nếu vẫn cứ hàm hồ coi đấy là Phật pháp 

83 “Năm bộ sáu sách” (Ngũ Bộ Lục San) là từ ngữ chỉ chung kinh thư của La Giáo 

(một  thứ  tà  giáo  do  La  Thanh  sáng  lập  vào  thời  Gia  Tĩnh  -  Vạn  Lịch  nhà  Minh). 

Gọi  là  Ngũ  Bộ  Lục  San  vì  tà  giáo  này  có  năm  bộ  kinh  thư  trọng  yếu,  tức  1)  Khổ 

Công Ngộ Đạo Quyển 2) Thán Thế Vô Vi Quyển, 3) Phá Tà Hiển Chánh Thược Thi 

Quyển (chia thành hai quyển thượng và hạ) 4) Chánh Tín Trừ Nghi Tự Tại Quyển và 

5) Nguy Nguy Bất Động Thái Sơn Thâm Căn Kết Quả Bảo Quyển. 

La  Thanh  (1442-1527),  còn  gọi  là  La  Tĩnh,  La  Hoài,  La  Sở  Hồng,  hay  La  Mạnh 

Hồng,  đạo  hiệu  Vô  Vi  Cư  Sĩ,  người  huyện  Tức  Mặc,  tỉnh  Sơn  Đông.  Do  gia  cảnh 

nghèo  hèn,  thoạt  đầu  La  Thanh  xuất  gia  ở  một  ngôi  chùa  thuộc  tông  Lâm  Tế,  rồi 

vay mượn, cóp nhặt những giáo nghĩa nhà Thiền pha trộn với những thuyết của Lý 

Học lẫn tín ngưỡng dân gian, phù chú, tịnh tọa luyện đan vận khí của bọn đạo sĩ lập 

ra  một  đạo  riêng,  đặt  tên  là  La  Giáo,  tự  coi  mình  là  người  xiển  dương  chân  truyền 

của tông Lâm Tế! Rất nhiều nhà nghiên cứu lịch sử của Hoa Lục do cố tình xuyên 

tạc Phật giáo hay do thiếu kiến thức Phật học đã coi La Thanh như một thiền sư nổi 

tiếng có công chấn hưng Thiền học trong thời Vạn Lịch! Trong năm bộ sách này, La 

Thanh đề xướng những giáo nghĩa rất kỳ dị như  “Tam Giáo hợp nhất, đốn ngộ thành 

 Phật, trực nhập thiên cung” và khuyên tín đồ tận lực tu hành theo kiểu của hắn để 

thấy được Vô Sanh Phụ Mẫu, Tự Tại Thiên Cung! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 130 of 315

thì tội ấy chẳng nhỏ đâu! 

Hiện thời, bất luận căn tánh nào đều phải lấy pháp môn Tịnh Độ làm 

chủ, bởi lẽ pháp môn Tịnh Độ chính là pháp môn thành tựu lúc ban đầu 

lẫn  thành  tựu  lúc  cuối  cùng  để  tam  thế  chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo, 

dưới  hóa  độ  chúng  sanh.  Hễ  nói  nông  cạn,  gần  gũi  thì  đứa  trẻ  lên  ba 

cũng có thể tu được; nhưng nói sâu xa thì chỉ có Phật và Phật mới có thể 

thấu hiểu rốt ráo. Tịnh Độ là pháp để cho phàm phu y theo đó hòng liễu 

sanh tử ngay trong đời này, nhưng bỏ mặc không xét tới. Dẫu hết thảy 

các pháp môn đều nghiên cứu rốt ráo đến mức mười phần thông triệt đi 

nữa, ai có thể ngay trong đời này đoạn sạch phiền não không còn sót gì 

để đạt đến địa vị “tự lực liễu sanh tử” đây? Kẻ cậy vào tự lực đã chẳng 

thể  làm  được,  nhưng  người  cậy  vào  Phật  lực  do  chẳng  biết  nên  không 

chú ý. Vì vậy, học Phật pháp đều chỉ nhằm chống giữ thể diện trong hiện 

tại, gieo thiện căn trong tương lai mà thôi! Muốn được lợi ích liễu sanh 

tử chân thật sẽ là sự khó nhất trong các sự khó! 

Phụ  nữ  càng  phải  nên  chú  trọng  nhân  quả,  luân  thường.  Phàm  An 

Sĩ Toàn Thư, Cảm Ứng Thiên Vựng Biên, Ấn Quang Văn Sao, hễ có ai 

thông văn nghĩa đều nên tặng cho mỗi người một bộ. Đi theo con đường 

ấy, bậc thượng chắc sẽ thấu hiểu được những điều này. Nếu không, chỉ 

biết viên dung không chấp trước, miệng luôn nói không, bước bước làm 

có,  gây  họa  hoạn  cho  gia  đình,  mà  cũng  là  kẻ  giặc  dữ  dằn  trong  Phật 

pháp. 

Nếu bàn đến quyền giáo dục thì nữ nhân [nắm giữ quyền ấy] to lớn 

hơn nam giới. Do họ giúp chồng dạy con nên đã âm thầm nắm sẵn quyền 

thao  túng.  Thế  đạo  nhân  tâm  hiện  thời  suy  hãm,  chìm  đắm,  nói  chung 

là  do  chẳng  đề  xướng  giáo  dục  nữ  giới  mà  ra!  Nếu  khi  còn  là  con  gái 

đã  biết  “nữ  nhân  lấy  việc  giúp  chồng  dạy  con  làm  thiên  chức”  thì  mai 

kia làm vợ người ta, làm mẹ người ta, ắt sẽ un đúc, nuôi dạy, khiến cho 

chồng con đều thành hiền thiện. Nếu nữ nhân ai nấy đều được như thế 

thì  lẽ  đâu  thiên  hạ  chẳng  thái  bình?  Dẫu  cho  chẳng  thể  nào  ai  nấy  đều 

được như thế, nhưng hễ có một người được như vậy thì chồng con người 

ấy cũng đã có thể trở thành [hiền thiện] như thế rồi! Do vậy mà truyền 

sang đời sau cũng lại nối tiếp nhau noi dấu lương thiện, ngày càng đông 

nhiều. 

Thôi hãy gác lại những điều Quang đã nói dài dòng. Nay gởi cho các 

vị bốn gói Quán Âm Tụng, tổng cộng là hai mươi bộ, mỗi người một bộ. 

Sách này cũng nhằm tạo chỗ nương tựa lớn lao trong thời thế không nơi 

nương  tựa  trong  hiện  tại.  Quý  vị  đã  từng  đọc  Văn  Sao  của  Quang  rồi; 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 131 of 315

trong năm ngoái tôi lại xếp đặt một bản khác, hiện thời sắp hoàn thành, 

trong  khoảng  tháng  Ba,  tháng  Tư  sẽ  ra  sách,  đặt  tên  là  Tân  Ấn  Tăng 

Quảng Ấn Quang Văn Sao. 

So với bản in trước, [bản in mới này] tăng thêm một trăm mười hay 

một  trăm  hai  chục  trang  nữa!  Nếu  muốn  lợi  người,  hãy  nên  chịu  trách 

nhiệm in chừng đó bộ để biếu tặng, hoặc chiếu theo giá vốn bán ra. Nếu 

đứng in lần này, so ra sẽ rẻ hơn in trong mai sau, bởi lẽ sau này Trung 

Hoa Thư Cục sẽ tự bán, còn lần khắc in này là do Quang định giá. Hiện 

thời  do  số  trang  và  giấy  in  đều  chưa  định  được,  nên  chưa  thể  định  giá 

[chánh xác cho mỗi bộ] được. Ước chừng mỗi bộ phải trên dưới bảy tám 

cắc do sách dày hơn bốn trăm trang. 

Bộ  Quán  Âm  Tụng  đã  in  trong  năm  trước  chỉ  có  hai  trăm  lẻ  mười 

trang mà [giá thành mỗi cuốn] đã tới ba cắc bốn xu. Còn sách này dày 

bốn trăm mười hay bốn trăm hai mươi trang, giấy lại đắt gấp bội. Huống 

chi trong một hai năm qua chiến sự nhiều lượt nổ ra, nguồn giấy không 

thông, nay thì giá giấy so với những năm trước lại đắt hơn rất nhiều, cho 

nên  sẽ  phải  trên  dưới  tám  cắc.  Gần  đây,  tôi  cũng  muốn  in  An  Sĩ  Toàn 

Thư. 

Lại còn có Thọ Khang Bảo Giám đã giao cho thợ sắp chữ. Đợi khi 

sắp  chữ  xong,  sẽ  cho  in  cùng  lúc  với  Văn  Sao.  Sách  này  chính  là  bản 

tăng đính (mở rộng, sửa chữa) cuốn Bất Khả Lục rồi đổi tên. Bọn thiếu 

niên  hiện  thời  thường  chẳng  biết  cách  giữ  gìn  thân  thể,  mặc  sức  theo 

đuổi sắc dục; do vậy mà chết chừng bốn phần. Do ham sắc dục mà bị các 

thứ bệnh khác rồi chết cũng chiếm đến bốn phần. Người trong cả cõi đời, 

trong mười phần có đến tám phần là do bị chết trực tiếp hay gián tiếp bởi 

nữ sắc, cũng đáng thảm lắm! 

Đừng nói chi kẻ buông lung tìm hoa kiếm liễu, ngay như trong tình 

vợ  chồng,  những  kẻ  vì  chẳng  biết  kiêng  kỵ  mà  bị  tử  vong  cũng  chẳng 

biết  đến  mấy  vạn!  Trong  tháng  Mười  năm  ngoái,  do  một  đệ  tử  của 

Quang vì bị bệnh đã lâu, người thiếp bèn cầu Phật, nguyện ăn chay suốt 

đời,  ông  ta  không  uống  thuốc  mà  được  lành.  Khí  sắc  của  ông  ta  thuần 

tịnh rạng rỡ ít có ai bằng. Chưa được hơn một tháng, do phạm phòng sự 

(ăn nằm) liền chết! Vì thế, tôi phát tâm in cuốn sách này để cứu những 

kẻ chẳng biết kiêng kỵ khỏi phải bị chết. 

Tánh tình Quang chẳng thích phô trương, Quang dạy người khác hãy 

tùy theo nghề nghiệp, bổn phận của chính mình để tu trì, trọn chẳng lập 

ra lề lối khác. Chương trình do quý vị đã lập rất hay, nhưng phải làm sao 

cho  mọi  người  đều  tận  tụy  thực  hiện  được  thì  may  mắn  chi  hơn?  Nếu 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 132 of 315

không, sẽ trở thành sáo rỗng, cái danh to đùng, thực chất bé tẹo! 

Các thứ ngoại đạo trong hiện thời không loại nào chẳng lấy bí truyền 

để  thu  hút  những  kẻ  vô  tri  theo  đạo  của  chúng,  Lúc  sắp  phát  nguyện 

nhập đạo, ắt phải thề thốt: “Nếu sau này phản giáo sẽ bị ác báo như thế 

nọ, như thế kia”, thật ra phần nhiều là cách để gạt gẫm người khác! Do 

đã thề thốt, nên dẫu biết chúng sai trái, [người lỡ theo đạo] cũng chẳng 

dám chống trái hoặc phơi bày [lỗi ấy] rõ rệt. Cách bí truyền, thề thốt của 

ngoại  đạo  mê  hoặc  con  người  sâu  đậm,  trói  buộc  con  người  chắc  chắn 

thay! Nhà Phật chúng ta chẳng bí truyền, đối với một người nói như thế 

nào thì đối với vạn người cũng nói như thế ấy. Đóng cửa, gài song, bên 

ngoài  cắt  người  tuần  hành,  chỉ  cho  một  người  được  vào,  lại  còn  nói  rì 

rầm  chẳng  để  cho  người  ngoài  nghe  tiếng;  đạo  ấy  nào  phải  là  chuyện 

quang minh chánh đại! Tôi mong chư vị đều hiểu rõ thói tệ ấy nên mới 

thuật đại lược. 

Những pháp danh đã đặt thì đặt theo tên chánh hoặc đặt theo tên Tự, 

thêm vào chữ Trí thì ý nghĩa sẽ chẳng còn [hạn hẹp] như trong [ý nghĩa 

gốc của] cái tên chánh hay tên Tự sẵn có nữa. Ấy chính là  “Đại Học chi 

 đạo, tại minh Minh Đức”  (Đạo Đại Học ở chỗ làm sáng tỏ Minh Đức). 

Do cái lý sẵn có trong tâm hết thảy mọi người chưa có trí huệ nên chưa 

thể đánh đổ ham muốn xằng bậy của chính mình để khôi phục lễ nghĩa, 

trừ khử vật dục (cách vật) để đạt đến thấu biết tột cùng (trí tri), ngõ hầu 

lương tri sẵn có sẽ được phát hiện toàn thể! Vì thế, nay tôi theo dựa theo 

ý nghĩa của tên thật hay tên Tự của từng vị mà thêm chữ Trí vào. Ví như 

vẽ rồng điểm nhãn để mong cho quý vị ai nấy đều thọ dụng Minh Đức 

sẵn có nơi chính mình thì món vật “nhân dục” quyến rũ con người sẽ bị 

tiêu diệt không còn tồn tại nữa. 

Xét về đạo thể, Nho - Thích vốn không hai, nhưng xét tới chỗ nêu tỏ 

lý thể và công phu tu trì thì sẽ hết sức khác biệt vời vợi! Kẻ chẳng biết, 

tưởng là giống hệt nhau, chắc sẽ đến nỗi nghĩ “một tấc gỗ giống như lầu 

cao ngất ngưởng”. Kẻ nghĩ là khác, chắc sẽ tưởng “bình, mâm ở ngoài 

chất vàng!” Người như thế đều là tội nhân trong hai giáo Nho - Thích! 

Thuở thiếu thời, Quang lậm phải chất độc của Châu - Trình - Hàn - Âu, 

tạo  các  khẩu  nghiệp;  may  do  thiện  căn  đời  trước  tự  được  tỉnh  ngộ.  Sợ 

các  vị  đối  với  chỗ  giống  nhau  -  khác  nhau  này  chưa  phân  biệt  hiểu  rõ, 

nên  mới  thuật  đại  lược.  Trong  Ấn  Quang  Văn  Sao  bản  mới  có  bài  tựa 

cho sách Nho Thích Nhất Quán của ông Dương Lệ Đường (sách ấy còn 

chưa in ra) và lá thư gởi cho ông Thang Hoằng Xương luận về chỗ giống 

nhau - khác nhau giữa Nho và Thích, hãy xem thì sẽ biết rõ. Quang bận 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 133 of 315

bịu đến tột cùng, xin ai nấy hãy nỗ lực tu trì. 

562. Thư trả lời cư sĩ Vưu Tuyết Hạnh 

Đã lâu chưa gặp gỡ, chợt nhận được thư, [cảm thấy] an ủi lắm. Lệnh 

thân84  là  Trầm  Cố  Thị  đã  muốn  quy  y,  hãy  nên  khuyên  cụ  phải  quyết 

định cầu sanh Tây Phương, đừng nên cầu phước báo trời người trong đời 

sau  đến  nỗi  giống  như  những  kẻ  có  quyền  lực  trong  hiện  thời  thì  đáng 

buồn  lắm!  Nay  đặt  pháp  danh  cho  cụ  là  Ký  Tây,  nghĩa  là  tín  nguyện 

niệm  Phật,  mong  mỏi  vãng  sanh  Tây  Phương.  Xin  hãy  tùy  tiện  dùng 

năm đồng hương kính để làm công đức là được rồi [đừng gởi cho Quang 

nữa]. 

Nghe nói Mã Khế Tây cũng sống trong [Cư Sĩ] Lâm. Trong khoảng 

mùa Xuân Quang thấy Ấn Quang Truyện do ông ta viết, Quang liền xé 

đi, thiết tha răn dạy vĩnh viễn không được lưu truyền nữa. Đến mùa Thu 

lại  thấy  ông  ta  đưa  cho  hòa  thượng  Tuyết  Đậu,  Quang  lại  xé  đi,  thống 

trách: “Nếu vẫn còn lưu truyền, sẽ đuổi ra khỏi Cư Sĩ Lâm để khỏi quấy 

nhiễu đại chúng trong [Cư Sĩ] Lâm! Ấn Quang mắc tội gì mà lại có thứ 

đồ  đệ  quy  y  bịa  chuyện  như  thế  đến  nỗi  người  thấy  kẻ  nghe  đều  thóa 

mạ?”  Các  hạ  và  Quang  tâm  giao  nhiều  năm;  do  ông  ta  đã  khâm  phục, 

ngưỡng  mộ  đạo  đức  các  hạ  thì  các  hạ  hãy  nên  răn  nhắc  ông  chú  trọng 

thực tiễn, đừng dùng miệng lưỡi phô trương hư danh kẻo vĩnh viễn mang 

nhục và mắc tội lỗi vậy! 

563. Thư trả lời cư sĩ X… 

Nói đến bệnh lạ thì ấy chính là oán nghiệp đời trước   (Cõi đời thường 

 viết sai chữ Oán (怨)  thành Oan (冤).  Oan (冤)  là oan khuất, còn Oán (怨)  là thù).  

Bệnh  do  oán  nghiệp  thì  đừng  nói  thầy  thuốc  trong  cõi  đời  chẳng  thể 

chữa  trị  được,  dẫu  thần  tiên  cũng  không  cách  nào  cứu  vớt  được!  Nếu 

ông  có  thể  sanh  lòng  hổ  thẹn  lớn  lao,  sửa  lỗi  trước,  từ  nay  hãy  tu  tập, 

dùng tâm chí thành khẩn thiết để xưng niệm thánh hiệu “Nam Mô A Di 

Đà Phật” thì trước hết những oán nghiệp trong đời trước ấy sẽ do Phật 

hiệu mà mau chóng tránh xa, kế đến họ được nương vào Phật lực thoát 

khổ siêu sanh, chắc chắn chẳng đến nỗi [oan khiên] vẫn ràng buộc y như 

cũ.  Nhưng  nếu  tâm  chẳng  chí  thành  và  sanh  lòng  sửa  lỗi  cũ,  từ  nay  tu 

tập,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  thì  tâm  của  chính 

84 Tiếng gọi tỏ vẻ kính trọng mẹ người khác. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 134 of 315

mình  sẽ  gần  gũi  với  tâm  của  quỷ,  trái  nghịch  với  tâm  của  Phật.  Dẫu 

niệm Phật đôi chút vẫn khó thể cảm ứng được! Ấy là vì tâm chính mình 

chẳng thành, chẳng chánh, chứ không phải là do Phật không linh, không 

hiệu nghiệm! 

Ông  đã  phát  Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện,  tu  học  Lục  Độ,  thì  trước  hết 

phải thực hiện từ nơi bản thân và trong gia đình. Tự thân thì: Cảnh phi 

lễ đừng nhìn, lời phi lễ đừng nghe, tiếng phi lễ đừng nói, chuyện phi lễ 

đừng làm, ngăn lòng giận, chặn lòng dục, đánh đổ ham muốn xằng bậy 

của chính mình để khôi phục lễ nghĩa, thấy người hiền mong được bằng, 

thấy kẻ khác chẳng hiền trong lòng tự phản tỉnh; trong gia đình thì trọn 

hết  tình  nghĩa,  trọn  hết  bổn  phận,  như  hiếu  thảo  với  cha  mẹ,  kính  anh, 

nhường  em.  Phàm  trong  là  người  nhà,  ngoài  là  làng  nước,  đều  đối  đãi 

bằng lòng chân thành, trọn chớ nên mang ý niệm khinh khi, dối gạt, lăng 

nhục. Lại hãy nên thương xót người đời ngu si, dùng nhiều cách khuyên 

dụ để họ đừng giết hại sanh mạng để khỏi phải chịu khổ giết hại lẫn nhau 

[để báo thù] trong vị lai. Lại khuyên họ thường niệm Phật hiệu cầu sanh 

Tây Phương, sẽ chẳng đến nỗi lại sanh trong thế giới Sa Bà khổ não này 

để [tiếp tục] luân hồi lục đạo, trọn chẳng có thuở ngoi đầu ra được! 

Nay gởi cho ông một gói Văn Sao gồm ba bộ, một bộ tự giữ, hai bộ 

kia tặng cho kẻ có tín tâm, biết cung kính, thông văn lý. Pháp tắc tu trì 

đã nói rõ trong ấy. Nếu muốn dễ hiểu rõ, xin hãy đọc trước lá thư Quang 

gởi cho bà Từ [Phước Hiền]. Tiếp đó xem thư Quang gởi cho ông Cao 

Thiệu  Lân,  Trần  Tích  Châu.  Cuối  cùng  mới  đọc  hai  mươi  mấy  lá  thư 

Quang  gởi  cho  cư  sĩ  X…  ở  Vĩnh  Gia  sẽ  tự  biết  đầy  đủ.  Văn  tuy  chất 

phác, kém cỏi, nhưng ý vốn lấy từ kinh luận của Phật, của Tổ rồi dùng 

những lời lẽ rõ ràng, nông cạn để giảng rõ, chứ trọn chẳng có lời nào bịa 

đặt. Nếu có thể y theo đó tu trì thì thân tâm sẽ thanh tịnh, nghiệp chướng 

tiêu  trừ,  đến  khi  lâm  chung  vãng  sanh  Tịnh  Độ  siêu  phàm  nhập  thánh, 

liễu sanh thoát tử, thì những oán gia trong đời trước ấy quả thật là bậc 

đại  đạo  sư  [hướng  dẫn]  ông  thoát  ra  biển  khổ.  Họ  cũng  sẽ  nương  theo 

sức tu trì của ông mà lìa khổ được vui. Ấy gọi là   “lấy bệnh làm thuốc, 

 biến oán thành ân”.  Nếu chẳng phát tâm chân thật, sợ rằng sự báo oán 

sẽ chẳng phải chỉ có như vậy mà thôi đâu! 

564. Thư trả lời cư sĩ Trịnh Huệ Hoàn (thư thứ nhất) 

Nhận được thư đầy đủ. Nói đến Văn Sao thì đã bảo gởi hai gói, mỗi 

gói ba bộ; một gói An Sĩ Toàn Thư, mỗi gói bốn bộ. Lại còn gởi một gói 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 135 of 315

Di Đà Kinh Bạch Thoại Chú  (mười ba cuốn), một gói Gia Ngôn Lục  (mười 

 một  cuốn),  một  gói  Học  Phật  Thiển  Thuyết   (năm  mươi  cuốn)  xin  hãy  thâu 

nhận.  Đại  Trung  Thư  Cục  ở  Thượng  Hải  in  sáu  ngàn  bộ  Văn  Sao,  mỗi 

bộ là bảy cắc; bảy ngàn bộ An Sĩ Toàn Thư, mỗi bộ năm cắc chín xu. Di 

Đà  Kinh  Bạch  Thoại  Chú  in  tại  [xưởng  in  thuộc]  nhà  tù  Tào  Hà  Kính, 

mỗi  bộ  một  cắc  năm  xu  sáu  chinh.  Gia  Ngôn  Lục  cũng  in  ở  cùng  một 

chỗ,  mỗi  bộ  một  cắc  bảy  xu  năm  chinh   (mỗi  gói  tính  thêm  hai  xu  bưu  phí). 

Học  Phật  Thiển  Thuyết  in  tại  Quốc  Quang  Thư  Cục,  giá  đề  phía  sau 

sách.  Di  Đà  Kinh  Bạch  Thoại  Chú,  Gia  Ngôn  Lục  mỗi  loại  in  hai  vạn 

cuốn, hiện thời đã phát ra một vạn cuốn mà vẫn chẳng đủ để phân phát. 

Nếu quý hội muốn thỉnh, phải đợi đến khi in xong một vạn cuốn lần thứ 

hai thì mới có thể bảo họ gởi đúng số lượng cho quý vị được. 

Đối với những sách muốn thỉnh, hãy chiếu theo giá là bao nhiêu đó, 

gởi tiền và thư cho thầy Minh Đạo là Đương Gia chùa Thái Bình tại bến 

Trần Gia, Thượng Hải. Thầy ấy nhận được ắt sẽ thâu giữ, trước hết gởi 

biên nhận, đợi khi sách được in ra sẽ gởi tới. Văn Sao, An Sĩ Toàn Thư, 

Thọ Khang Bảo Giám  (mỗi cuốn tám xu, bưu phí tính riêng) có thể gởi ngay 

bây giờ được, những thứ khác phải đợi một hai tháng nữa mới gởi được. 

Thọ Khang Bảo Giám là sách trọng yếu để cứu bọn thanh niên đắm 

chìm trong sắc dục đến nỗi mất mạng. Năm ngoái in năm ngàn cuốn ở 

Thượng  Hải   (mỗi  cuốn  một  cắc  một  xu),  in  ba  vạn  cuốn  ở  Hàng  Châu.  Họ 

đã  giao  một  vạn  năm  ngàn  cuốn,  [đối  với  số  sách  còn  lại]  họ  giở  trò 

ma mãnh viện cớ đã bị cháy sạch. Năm nay, tôi dùng khoản tiền họ bồi 

thường để in hai vạn cuốn, mấy hôm nữa sẽ có thể gởi sang Thượng Hải. 

Nhưng từ Hàng Châu chuyển tới Thượng Hải, rồi từ Thượng Hải lại chở 

đi, tuy [giá in] rẻ hơn ở Thượng Hải, nhưng tiền chuyên chở lại cao hơn 

nhiều! 

Lại  có  Cảm  Ứng  Thiên  Trực  Giảng  bây  giờ  mới  cho  sắp  chữ,  ước 

chừng năm mươi trang, giá cũng chừng khoảng trên dưới một cắc. Sách 

gởi tổng cộng là năm gói, nếu tự gởi thì [cước phí] mỗi gói là một cắc 

năm xu. Nếu bảo thư cục gởi thì phải gởi theo lối bảo đảm, mỗi gói tốn 

hai cắc. Do thư cục thường phái người đi giao, nếu không gởi bảo đảm 

chắc người giao sách sẽ giở trò bán sách. Nếu có người nào đáng tin cậy 

đem đi sẽ chẳng đến nỗi tốn tiền bưu phí. Xin hãy xét cặn kẽ. 

Trong cõi đời hiện thời, muốn vãn hồi thế đạo nhân tâm, ắt phải lấy 

“giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, biết nhân, rõ quả, dứt lòng tà, 

giữ  lòng  thành,  đánh  đổ  ham  muốn  xằng  bậy  của  chính  mình  để  khôi 

phục lễ nghĩa, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, tín nguyện 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 136 of 315

niệm Phật, cầu sanh Tây Phương” làm chủ yếu. Đối với chuyện bàn nói 

điều  huyền  lẽ  diệu,  tuy  dường  như  cao  siêu,  nhưng  nếu  chẳng  tận  tụy 

thực  hành  [những  điều  vừa  nói  trên  đây]  thì  sẽ  thành  dùng  thân  báng 

pháp! 

Cổ nhân nói:  “Thiên hạ chẳng yên, thất phu có trách nhiệm”.  Thất 

phu  làm  thế  nào  để  có  thể  khiến  cho  thiên  hạ  bình  trị  được?  Cần  biết 

rằng:  Cái  gốc  của  thiên  hạ  là  gia  đình,  cái  gốc  của  gia  đình  là  thân. 

Nếu ai nấy đều đề xướng nhân quả, báo ứng và giáo dục trong gia đình 

thì  hiền  tài  sẽ  dấy  lên  đông  đảo,  hết  thảy  những  kẻ  nhiễu  loạn  và  thổ 

phỉ, giặc cướp sẽ chẳng còn nẩy sanh nữa! Ngay cả những kẻ đã thành 

phường bại hoại như thế cũng sẽ nhìn theo ta mà bị cảm hóa! Trong Văn 

Sao,  Quang  đã  nhiều  lần  nhắc  đến,  ở  đây  không  viết  cặn  kẽ  nữa.  Ước 

chừng  nửa  tháng  sau,  Quang  sẽ  trở  về  núi.  Tháng  Bảy,  tháng  Tám  lại 

sang Thượng Hải để lo cho xong chuyện in sách. 

565. Thư trả lời cư sĩ Trịnh Huệ Hoàn (thư thứ hai) 

Nhận  được  thư  đầy  đủ.  Lệnh  hữu  là  ông  Lưu  mang  chí  lợi  người, 

khôn ngăn khâm phục! Ông thỉnh bốn loại sách mỗi thứ năm trăm bộ thì 

chỉ  có  Thọ  Khang  Bảo  Giám  và  Học  Phật  Thiển  Thuyết  là  không  lâu 

nữa  sẽ  được  gởi  tới;  còn  Gia  Ngôn  Lục,  Di  Đà  Kinh  Bạch  Thoại  Chú 

phải đợi một hai tháng nữa mới có. Ông nói đối với mỗi loại sách phải 

đặt thêm lời tựa thì chuyện này quyết chẳng thể làm được, do mỗi loại 

sách Quang đứng ra in đều lấy một vạn cuốn làm chuẩn; sao lại có thể in 

riêng lời tựa cho năm trăm cuốn được? Nếu ông muốn cứ thêm vào, hãy 

nên tự khắc. Đợi đến khi tặng sách cho người khác, sẽ kẹp thêm [những 

trang in lời tựa] vào trong ấy thì sẽ thuận tiện cho cả đôi bên. Nay đem 

lời tựa gởi kèm theo thư trả lại. 

Còn  như  ông  nói  “đã  gởi  số  tiền  như  ấn  định  trước  là  hai  mươi 

đồng”, tôi đã nhận được bưu phiếu ấy. Ông nói như vậy không khỏi coi 

Quang như gã bán sách, nực cười đến tột bậc! Nếu như lệnh hữu quyết 

định thỉnh thì Quang sẽ chiếu theo số lượng ấy, đợi khi sách in ra sẽ gởi 

đi. Nếu cứ bắt buộc phải thêm lời tựa vào đầu sách thì tôi không có tinh 

thần để lo liệu được, xin đừng bàn nữa! Chỉ gởi số sách đúng hai mươi 

đồng cho xong chuyện. Xin hãy sáng suốt suy xét. 

Lệnh  hữu  rộng  lượng  muốn  quy  y,  nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  ta 

là Huệ Trác. Nhưng muốn quy y Phật pháp, chớ nên vẫn chú trọng nơi 

pháp  luyện  đan  vận  khí  của  ngoại  đạo,  ắt  phải  giữ  vẹn  luân  thường, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 137 of 315

nghiêm túc trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đánh đổ ham 

muốn xằng bậy của chính mình để khôi phục lễ nghĩa, đừng làm các điều 

ác, vâng giữ các điều lành, kiêng giết, phóng sanh, trừ sạch rượu thịt, tín 

nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây Phương. Dùng điều này để tự hành, lại 

còn đem những điều ấy dạy người khác, trong là gia đình, ngoài là làng 

nước,  thảy  đều  dựa  theo  Văn  Sao,  An  Sĩ  Toàn  Thư  để  khuyên  dạy,  sẽ 

đáng gọi là đệ tử thật sự của đức Phật! Như thế thì sống sẽ dự vào bậc 

hiền thánh, mất sẽ lên cõi Cực Lạc, ngõ hầu chẳng uổng cuộc sống này 

và chẳng phí dịp gặp gỡ này. Như vậy thì trí huệ cao trỗi, chót vót, Danh 

hợp với Thật. Nếu không, chỉ là danh xuông mà thôi, có lợi ích gì đâu? 

Xin hãy nói với ông ta. 

566. Thư trả lời cư sĩ Trịnh Huệ Hoàn (thư thứ ba) 

Nhận được thư  (ước chừng cuối tháng Mười, Quang sẽ về núi. Sau này việc 

 gởi  sách  sẽ  do  thầy  Minh  Đạo  lo  liệu  thay)  và  món  tiền  một  trăm  tám  mươi 

đồng  cùng  với  hai  mươi  đồng  lần  trước,  tổng  cộng  là  hai  trăm  đồng, 

không sai lạc. Gia Ngôn Lục vẫn chưa in  (ước chừng tháng Mười Một, Mười 

 Hai mới có thể gởi tới được). Di Đà Kinh Chú vẫn chưa đóng bìa xong, đợi 

khi hoàn thành sẽ theo đúng thời lần lượt gởi đến. Nay gởi cho ông năm 

trăm  cuốn  Học  Phật  Thiển  Thuyết,  năm  trăm  cuốn  Thọ  Khang  Bảo 

Giám, giá sách lẫn bưu phí đều ghi thành một tờ riêng, xin hãy xem xét. 

Văn Sao hiện thời chẳng còn nhiều, chỉ gởi bốn gói, tổng cộng là mười 

hai bộ. Lại gởi một gói Cảm Ứng Thiên Trực Giảng  (lại gởi thêm năm gói 

 Học Phật Thiển Thuyết để những người nghèo cùng được xem đọc. Đấy cũng là sách 

 để kết duyên, chẳng tính vào tiền thỉnh sách).  Năm gói này chẳng tính chi phí. 

Lời lệnh hữu đã nói trước đây vốn là biện pháp in theo lối khắc ván, 

nhưng Quang không nghĩ như vậy là đúng. Do sắp chữ in mỗi lần một 

vạn  cuốn,  nếu  ngay  từ  đầu  đã  in  kèm  tên  [người  ấn  tống]  vào  đấy  thì 

với số lượng nhỏ cũng chẳng phải là không làm được. Chứ nếu sau này 

mới đưa vào thì không cách gì thực hiện được! Nhưng người làm công 

đức chỉ cần có ích cho đời, cho người, cần gì phải so đo là có đề tên hay 

không? Dẫu có tên đi nữa thì chắc gì người ta đều biết rõ [người đứng bỏ 

tiền ấn tống là ai]? Nếu có ích cho người thì trời đất quỷ thần đều biết. 

Các  hạ  tính  kế  cho  dân  nghèo  cũng  đáng  gọi  là  “đại  từ  che  chở  khắp”, 

nhưng  cần  phải  nói  với  họ  về  nhân  quả,  tội  phước,  để  họ  đều  cùng 

chẳng phải hổ thẹn vì đã thiếu sót đạo làm người, tương lai thành gia lập 

nghiệp, chắc chắn sẽ cùng con cái đều thành hiền thiện thì sự cứu vớt ấy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 138 of 315

cũng lớn lao thay!  (ngày Mười Một tháng Mười, viết dưới đèn). 

567. Thư trả lời cư sĩ Trịnh Huệ Hồng (thư thứ nhất ) 

Nhận  được  thư  đầy  đủ,  chúng  sanh  đời  Mạt  Pháp  đáng  thương  đến 

cùng  cực,  chẳng  biết  thơm  -  thối,  chẳng  biết  tà  -  chánh,  đã  không  có 

chánh  pháp  đến  nỗi  ai  nấy  đều  theo  đạo  luyện  đan  vận  khí,  lại  còn  bịa 

đặt  đồn  thổi  để  tự  khoe  khoang,  tự  phụ.  Ông  chưa  biết  Phật  pháp,  vừa 

thấy  Văn  Sao  liền  sanh  chánh  tín,  đáng  gọi  là  “đã  có  thiện  căn  từ  đời 

trước!” Nay gởi cho ông hai gói Văn Sao, bản ông đã đọc chắc là bản in 

lần trước, có ít bài hơn bản này. Hai gói An Sĩ Toàn Thư, một gói Gia 

Ngôn  Lục,  một  gói  Niệm  Phật  Trực  Chỉ,  một  gói  Di  Đà  Kinh  Bạch 

Thoại  Chú,  một  gói  Thọ  Khang  Bảo  Giám,  một  gói  Quán  Âm  Tụng, 

tổng  cộng  chín  gói,  gởi  bằng  thư  bảo  đảm.  Trước  hết,  hãy  nên  đọc  kỹ 

Gia Ngôn Lục thì hết thảy ngờ vực đều bị phá trừ. 

Ông  nói  đến  chuyện  [yêu  cầu  Quang]  soạn  luận  để  đả  phá  [những 

lập luận thiên chấp của] bọn triết học và Lý học; chỉ cần ông có thể chân 

thật  tu  trì  và  hiểu  thấu  những  nghĩa  lý  trong  các  sách  [nói  trên],  sẽ  tự 

chẳng bị mê hoặc bởi những tà thuyết của bọn chúng. Nếu công kích họ 

thì cũng phải có chỗ nương cậy, [bởi lẽ] chẳng những Quang không rảnh 

rỗi để soạn luận, mà ngay cả phúc đáp thư từ cũng chẳng rảnh rang cho 

lắm! Năm nay, kết liễu mọi việc xong xuôi sẽ rời khỏi Phổ Đà, không ở 

chỗ nào nhất định để khỏi phải nhọc nhằn thù tiếp thư từ hòng chuyên tu 

Tịnh  nghiệp.  Hiện  thời  vẫn  còn  có  những  sách  chưa  được  in  ra,  chẳng 

thể gởi ngay đuợc. Đợi khi sách được in ra, sẽ gởi cho ông mỗi thứ một 

hai gói để làm căn cứ tự lợi, lợi người. 

Ông  muốn  đến  Phổ  Đà,  xin  hãy  bỏ  tâm  niệm  ấy  đi;  chỉ  nên  lắng 

lòng  nghiên  cứu  những  kinh  sách  Quang  đã  gởi,  ắt  sẽ  được  lợi  ích  lớn 

lao! Ông muốn quy y, chẳng ngại gì đặt pháp danh cho ông từ xa. Ông 

hãy  lễ  Phật  kiền  thành  nhận  lãnh!  Nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Huệ 

Hồng, nghĩa là: Dùng pháp môn Tịnh Độ là lò luyện trí huệ lớn lao để 

mong cùng lên được bờ giác. Nhưng người học Phật ắt phải giữ vẹn luân 

thường, nghiêm túc trọn hết bổn phận của chính mình, dứt lòng tà, giữ 

lòng thành, đánh đổ ham muốn xằng bậy của chính mình để khôi phục 

lễ nghĩa, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, kiêng giết, bảo 

vệ sanh mạng, trừ sạch rượu thịt, lại còn sanh lòng tin phát nguyện niệm 

danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương. Dùng những điều ấy để tự hành, 

lại còn đem dạy người khác. Trong là cha mẹ, anh em trai, chị em gái, vợ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 139 of 315

con, ngoài là thân thích, xóm giềng, những người quen biết, đều nên đem 

những chuyện trên đây để bảo với họ. 

Lại còn phải cực lực đề xướng nhân quả báo ứng và giáo dục trong 

gia  đình,  nhưng  đối  với  giáo  dục  gia  đình  lại  cần  phải  chú  trọng  nhân 

quả  báo  ứng.  Lại  hãy  nên  chú  trọng  dạy  dỗ  con  gái.  Muốn  vãn  hồi  thế 

đạo  nhân  tâm  mà  bỏ  hai  đường  lối  này,  dẫu  Phật,  Bồ  Tát,  thánh  hiền 

đều cùng xuất hiện trong cõi đời cũng chẳng biết làm sao! Ông chỉ nên 

chí thành khẩn thiết niệm Phật thì lợi ích ấy sẽ chẳng thể nào suy lường 

bằng  phàm  tình  được!  Khi  chín  gói  sách  ấy  được  gởi  đến,  xin  hãy  gởi 

một mảnh thư [báo đã nhận được]. Ngoài ra, chẳng cần phải gởi thư [gì 

khác] nữa để đôi bên khỏi phải nhọc lòng! 

568. Thư trả lời cư sĩ Trịnh Huệ Hồng (thư thứ hai) 

Hôm qua viết một lá thư, chắc ông đã nhận được chín gói kinh sách 

rồi.  Quang  nghĩ:  Phật  pháp  chẳng  dễ  lưu  thông  ở  quý  xứ;  do  vậy  hôm 

nay thỉnh cho ông mười mấy thứ kinh sách, đem gởi bằng thư bảo đảm. 

Chỉ mong ông phát tâm chân thật, tự hành, dạy người. Dẫu Quang phải 

bỏ tiền hương kính do mọi người cúng dường ra [để làm chi phí gởi sách 

cho ông] cũng vẫn vui vẻ làm. Nếu ông hờ hững bỏ xó thì chẳng những 

đã phụ lòng Quang mà sợ rằng còn phụ lòng những người đã biếu tiền 

hương kính cho Quang vậy! 

Ông đừng dấy lên ý nghĩ đến Phổ Đà gặp Quang và muốn xuất gia 

trong tương lai, do Quang đã quyết định trong năm sau sẽ vân du Nam - 

Bắc, không ở chỗ nào nhất định. Nhưng trong hiện thời Tăng chúng gặp 

nguy  hiểm  muôn  vàn,  hai  giới  chánh  khách  và  giáo  dục  chuyên  muốn 

đuổi Tăng, chiếm đoạt tài sản để lèn cho đầy túi. Nếu xuất gia tức là đã 

bỏ con đường sống để tìm đường chết! Nếu ông có thể dựa theo những 

điều Văn Sao đã nói để tu trì thì ngay trong thương trường cũng rất dễ 

tu hành. Tùy phần, tùy sức hóa độ hết thảy, quả thật là chuyện hữu ích 

nhất.  Nếu  muốn  bỏ  buôn  bán  để  chuyên  tu  thì  sẽ  thiếu  sót  lớn  lao  nơi 

những chuyện luân thường như thờ cha mẹ, dạy con cái v.v… 

569. Thư trả lời cư sĩ Trịnh Huệ Hồng (thư thứ ba) 

Hai lá thư gởi vào mùa Đông năm ngoái và mùa Xuân năm nay đều 

nhận được. Những chuyện ông đã nói trong lá thư mùa Đông năm ngoái 

đều không sai, nhưng chỉnh đốn Tăng-già, khôi phục lệ thi cử để tuyển 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 140 of 315

Tăng, vàn muôn phần chẳng thể làm được! Bọn ngoại đạo đều giả mượn 

cái danh Phật pháp, nhưng đều hèn kém chẳng kham. Nếu đúng là người 

được gặp gỡ Phật pháp, hiểu rõ đại ý, há bọn chúng có thể dẫn dụ được 

ư? Những kẻ bị [bọn ngoại đạo] dẫn dụ đều là hạng vô tri vô thức! Cha 

ông dụng tâm nghiên cứu kinh điển Nho gia nhiều năm, tiếc là chưa gặp 

được Phật pháp, vẫn bị nhốt chặt bởi Trình - Châu, nay cụ đã không coi 

lời Quang là sai, đã thoát ra khỏi chỗ nhốt kín để có thể làm sứ giả cho 

Nho - Thích nhị thánh. 

Ngoại đạo đều coi luyện đan vận khí là đạo, chương trình truyền đạo 

do bọn chúng lập ra đã hoàn toàn phô bày hết những sự hèn tệ của đạo 

ấy! Tiếc cho người đời vô tri cứ ngược ngạo vì lẽ ấy mà tranh nhau nhập 

đạo  giống  như  ruồi  bu  theo  mùi  tanh,  như  con  thiêu  thân  đâm  đầu  vào 

lửa, thật đáng buồn xót!  (Nói “phô bày hết những thói hèn tệ” chính là nói bọn 

 chúng  đều  giữ  cách  bí  truyền  và  đạo  “sáu  tai  chẳng  truyền”85.  Muốn  vào  đạo  của 

 chúng trước hết phải thề thốt “hễ phản đạo sẽ phải hứng chịu những ác báo” v.v…) 

Những thứ tà giáo ấy trọn khắp thế giới. Chân pháp đã sáng tỏ thì bọn 

chúng sẽ tự chẳng có thế lực lớn lao, chẳng còn lừng lẫy được nữa! 

Pháp  Niệm  Phật  hết  sức  ổn  thỏa,  thích  đáng,  hạng  trí  huệ  nhỏ  nhoi 

thường  bỏ  Phật  lực  để  tu  pháp  cậy  vào  tự  lực;  nếu  chẳng  ngu  thì  cũng 

là cuồng, không cách nào cứu vãn được! Chúng ta chỉ nên tin sâu Phật 

pháp, giữ vững tông chỉ Tịnh tông thì sẽ chẳng đến nỗi bị lôi cuốn gia 

nhập ngoại đạo và tưởng những gì ý mình hiểu biết rõ ràng là đích thân 

chứng đắc. Gần đây, có những kẻ cao minh dụng công chân thật thiết tha 

nhưng lại ngả theo những tri kiến lệch lạc, lầm lẫn, kiêu căng, ngạo mạn, 

coi thường kẻ niệm Phật cũng chẳng ít. Bọn họ đều do chẳng tự lượng, 

lầm lạc coi những gì chính mình có thể hiểu được là chứng đắc. Họ đâu 

biết: Chén bát chưa nung, gặp mưa liền hóa thành bụi đất! 

Trong  khoảng  tháng  Tám,  tháng  Chín  năm  nay,  in  sách  xong  xuôi, 

Quang sẽ diệt tung tích, ẩn náu lâu dài. Thời khắc này không nói thì sau 

này làm sao nói được? Cha ông muốn một hai năm nữa tới Chiết Giang 

gặp Quang, xin cụ hãy nương theo Văn Sao, Gia Ngôn Lục để tu trì, lại 

còn  nương  theo  đó  để  đề  xướng,  ngõ  hầu  người  nơi  quý  địa  đều  cùng 

được  nhuần  gội  sự  giáo  hóa  của  Phật  thì  sẽ  là  đệ  tử  đức  Di  Đà,  là  bạn 

lành của Đại Sĩ. Quang là một ông Tăng chỉ biết cơm cháo, chẳng gặp 

mặt  đâu  phải  áy  náy  gì?  Dẫu  Quang  chẳng  diệt  tung  tích  thì  trong  thời 

cuộc chẳng yên ổn này, sao lại phí nhiều tiền tàu xe, nếm chịu đau khổ 

85 Ý nói chẳng kể lại cho người thứ ba nghe những gì đã được truyền dạy giữa thầy 

và trò. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 141 of 315

vô ích để chỉ gặp mặt Quang ư? 

Lệnh biểu huynh86 là Đỉnh Tài đã muốn quy y thì sẽ đặt pháp danh 

cho ông ta. Lại gởi cho ông ta một lá thư, xin hãy chuyển giùm. Nay gởi 

cho  ông  Văn  Sao,  Gia  Ngôn  Lục,  Di  Đà  Kinh  Bạch  Thoại  Chú,  Hiện 

Báo Lục, Quán Âm Tụng, Âm Chất Văn Chú Chứng87, Phổ Hiền Hạnh 

Nguyện Phẩm, Kim Cang Kinh (ảnh chụp được kẹp trong ấy), mỗi thứ một 

gói.  Xin  hãy  chia  ra  tặng.  Lời  tựa  “ngầm  tiêu  kiếp  vận”  đã  được  thấy 

trong bài tựa rộng nêu đại ý, không cần phải gởi nữa. Do chuyện in sách, 

hằng  ngày  Quang  chẳng  được  rảnh  rỗi,  huống  chi  lại  muốn  trong  nửa 

năm  nay  sẽ  hoàn  tất  hết  thảy  thủ  tục  [ấn  loát].  Nếu  không,  trong  tháng 

Chín sẽ chẳng thể giải quyết xong xuôi được! 

[Trong những tác phẩm giảng về] những ý chánh yếu của kinh Lăng 

Nghiêm  thì  nên  coi  sách  Lăng  Nghiêm  Văn  Cú  là  bậc  nhất,  còn  giải 

thích kinh văn thì nên coi sách Lăng Nghiêm Chỉ Chưởng88 là bậc nhất. 

Giải thích ý nghĩa chánh yếu của kinh Pháp Hoa thì sách [Pháp Hoa] Hội 

Nghĩa89  hay  nhất,  giải  thích  kinh  văn  bậc  nhất  thì  cũng  là  [Pháp  Hoa] 

Chỉ  Chưởng90.  Bốn  bộ  này  đều  phải  tốn  đến  mười  mấy  đồng,  viết  ra  ở 

đây  để  sau  này  ông  muốn  thỉnh  sẽ  biết  rõ.  Hiện  thời  cần  phải  chuyên 

tu Tịnh nghiệp bởi thời cuộc chẳng yên, không cậy vào sức niệm Phật, 

niệm  Quán  Âm,  quyết  khó  thể  có  được  chỗ  để  nương  tựa!  Hãy  nên 

đem lời này thưa với cha và biểu huynh của ông cũng như hết thảy mọi 

người. 

570. Thư trả lời cư sĩ Trịnh Huệ Hồng (thư thứ tư) 

86 Biểu huynh: Anh họ thuộc về bên ngoại, tức con của cậu hay dì. 

87  Âm  Chất  Văn  Chú  Chứng  là  tác  phẩm  chú  giải  bài  Âm  Chất  Văn  và  dẫn  chứng 

nhiều câu chuyện để minh thị những ý nghĩa được giảng giải trong Âm Chất Văn, do 

Phùng Khuyến soạn vào năm Quang Tự 20 (1894). Tên gọi đầy đủ là Tử Đồng Đế 

Quân Âm Chất Văn Chú Chứng Tân Biên. 

88  Trong  Vạn  Tục  Tạng,  tập  24,  có  đến  ba  bản  Chỉ  Chưởng:  Lăng  Nghiêm  Kinh 

Chỉ Chưởng Sớ Huyền Thị, Lăng Nghiêm Kinh Chỉ Chưởng Sớ, Lăng Nghiêm Chỉ 

Chưởng Sớ Huyền Nghĩa đều do pháp sư Thông Lý soạn vào đời Thanh. Có lẽ bản 

Chỉ Chưởng được Tổ nói ở đây chính là Lăng Nghiêm Kinh Chỉ Chưởng Sớ. 

89 Lăng Nghiêm Văn Cú là tác phẩm chú giải kinh Lăng Nghiêm gồm 10 quyển của 

Ngẫu Ích đại sư. Bộ Pháp Hoa Hội Nghĩa 7 quyển cũng do Ngẫu Ích đại sư soạn. Cả 

hai bộ này đều được đưa vào Ngẫu Ích Đại Sư Toàn Tập. 

90 Đây là bộ Pháp Hoa Kinh Chỉ Chưởng Sớ (7 quyển) cũng do ngài Thông Lý soạn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 142 of 315

Thư ông gởi trong tháng Bảy do không có chuyện gì quan trọng nên 

tôi  chẳng  trả  lời  ngay.  Người  học  đạo  hãy  nên  dựa  theo  Lý  để  phán 

đoán, há cần phải mỗi một điều đều đem hỏi người khác rồi mới nên làm 

hay  chăng?  Quang  ẩn  dật  lâu  dài  là  vì  tinh  thần  chẳng  đủ.  Nói  đến 

chuyện chỉ dạy thì tôi vẫn tự có phương cách. Cách gần gũi nhất là đem 

các bản in sách giao cho Thế Giới Cư Sĩ Lâm, bảo họ lưu thông để làm 

kế lâu dài. 

Huệ  Hòa  tin  tưởng  ngoại  đạo,  tiếc  cho  ông  ta  túc  nghiệp  sâu  nặng 

đến nỗi tà - chánh chẳng phân, vàng - thau không biết chọn, quý mắt cá 

như  minh  châu,  muốn  coi  nó  như  của  báu  muôn  đời  chẳng  đổi,  chẳng 

biết  nó  chẳng  đáng  một  đồng!  Sở  đắc  của  bọn  ngoại  đạo  là  trộm  cắp 

những lời trong tam giáo Nho - Thích - Đạo, bịa đặt dựng chuyện để làm 

cội nguồn cho đạo giáo của chúng [rồi tự phụ] “đạo do chính ta sở đắc”, 

chẳng đáng buồn ư? 

Niệm  Phật  lúc  đầu  thân  thiết  như  người  nghèo  được  ăn  vị  ngon, 

chẳng  biết  thơm  ngon  đến  ngần  nào;  tới  chừng  ăn  đã  lâu  rồi  cũng  cảm 

thấy  bình  thường  không  có  gì  lạ  lùng  cả,  nhưng  chẳng  coi  vị  bình 

thường,  đạm  bạc  ấy  là  sai  thì  lâu  ngày  ắt  sẽ  có  lợi  ích  tăng  tấn.  Vì  thế 

không cần phải cảm thấy thiếu sót do lẽ ấy. 

Mừng - giận, buồn - vui chưa phát, chẳng nghĩ lành, chẳng nghĩ ác 

tựa hồ giống hệt như nhau, nhưng Lục Tổ nói:  “Đúng ngay trong lúc ấy, 

 thế nào là bản lai diện mục của Thượng Tọa?”91 Sao ông chẳng chú ý 

vào chỗ này? Do có câu nói ấy [của Lục Tổ] nên có sự khác biệt lớn với 

ý nghĩa của Trung Dung được nói xuông trong sách Trung Dung92. Sách 

91  Theo  Lục  Tổ  Pháp  Bảo  Đàn  Kinh,  phẩm  Hành  Do,  sau  khi  ấn  chứng  và  truyền 

y  bát  cho  tổ  Huệ  Năng,  Ngũ  Tổ  Hoằng  Nhẫn  bảo  Huệ  Năng  hãy  về  phương  Nam 

truyền pháp. Nghe tin, đồ chúng đuổi theo toan đoạt lại y bát. Thượng tọa Huệ Minh 

chạy trước, gần đuổi kịp Huệ Năng, Huệ Năng bèn đặt y bát trên gộp đá, nói: “Y này 

nhằm  để  làm  tin,  há  có  thể  dùng  sức  để  giành  được  ư?”  Rồi  ẩn  trong  lùm  cỏ.  Huệ 

Minh chạy tới nơi, giở lên không được, bèn kêu to: “Hành giả! Tôi vì pháp mà đến, 

chứ không phải vì y”. Huệ Năng liền bước ra, ngồi xếp bằng trên đá. Huệ Minh làm 

lễ, thưa: “Xin hành giả thuyết pháp cho tôi”. Tổ Huệ Năng nói: “Ông đã vì pháp mà 

đến, hãy dứt bặt các duyên, đừng sanh một niệm, tôi sẽ vì ông nói”. Một lúc lâu sau, 

Huệ Năng dạy : “Không nghĩ thiện, không nghĩ ác, ngay trong lúc ấy, thế nào là bản 

 lai diện mục của Thượng Tọa?”  Huệ Minh liền ngộ ngay trong lúc ấy. 

92 Đạo Trung Dung được nói đến trong Nho Gia là không thái quá, không bất cập, 

tức  là  chỉ  cốt  sao  giữ  cho  được  chừng  mực,  vừa  phải,  vẫn  thuộc  vào  cách  đối  xử 

trong pháp thế gian. Sách Trung Dung chỉ giảng giải đạo này, chứ không chỉ rõ cách 

thực  hiện  nên  gọi  là  “nói  xuông”;  còn  câu  nói  của  Lục  Tổ  chỉ  thẳng  vào  chân  tâm 

bản tánh vượt khỏi nhị nguyên đối đãi, siêu việt pháp thế gian lẫn xuất thế gian. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 143 of 315

ấy (tức Trung Dung) chỉ có thể khiến cho người ta biết được đạo lý, còn 

câu nói này của Lục Tổ khiến cho con người đích thân thấy được cái sẵn 

có.  Ông  đừng  chăm  chú  nơi  “niệm  mà  chẳng  niệm,  không  niệm  mà 

niệm”!  Cảnh  ấy  chính  là  chỗ  thực  hiện  của  bậc  đã  đạt  đến  cảnh  giới 

cùng cực. Nếu chưa đạt đến cảnh giới cùng cực [mà cứ bám vào “niệm 

mà chẳng niệm, không niệm mà niệm”], ắt sẽ trở thành lười nhác! Tham 

cứu câu  “niệm Phật là ai”  vừa có lợi ích mà cũng có khuyết điểm! Chỗ 

hãy nên dốc sức chính là thành thật, chuyên nhất, dốc lòng. 

Nếu  xen  tạp  Thiền  cơ,  hễ  hơi  có  kiến  xứ  thì  do  căn  cơ  nông  cạn, 

chúng  sanh  sẽ  coi  pháp  [Tịnh  Độ]  này  là  hèn  kém  nhất,  coi  pháp  kia 

(Thiền) là tối thắng. Mùa Xuân năm Dân Quốc 13 (1924), vợ ông Địch 

Sở  Thanh  mắc  phải  thói  tệ  này.  Mãi  cho  đến  ngày  nay,  Sở  Thanh  vẫn 

giữ  thuyết  ấy,  chẳng  chịu  sửa  đổi  chút  nào.  Một  đệ  tử  ở  Giang  Tây  là 

Long  Tùng  Sanh  đối  với  Thiền  có  chỗ  hơi  hiểu,  ngộ  [rồi  cũng  miệt  thị 

Tịnh Độ], Quang cực lực quở trách, nhưng ông ta vẫn chẳng chịu nghe. 

Xem sắc diện chừng như ông ta bị ma dựa. Nghe lời ông ta nói, đúng là 

“muốn nối tiếp huệ mạng của chư Tổ”. 

Ông ở nhằm nơi ngoại đạo lừng lẫy; nếu chẳng dựa theo sự thật để 

tu tập, chắc cũng sẽ trở thành cái cớ cho bọn tà ma, ngoại đạo bêu riếu. 

Ông muốn khai ngộ, há cần phải dùng đến công phu tham cứu? Chỉ cần 

niệm  đến  chỗ  “niệm  cực,  tình  vong”,  sẽ  tự  được  khai  ngộ.  Nếu  không 

ngộ, cũng chẳng trở ngại gì. Cần biết rằng: Hễ có tín nguyện thì chẳng 

ngộ vẫn được vãng sanh. Đắc ngộ mà không có tín nguyện thì vẫn luân 

hồi trong lục đạo! Ông muốn bỏ con đường bằng phẳng để đi theo đường 

hiểm trở mà vẫn mong được gọi “người hiểu biết pháp môn Tịnh Độ” ư? 

Quang  hiện  thời  đang  sắp  chữ  bộ  Lịch  Sử  Cảm  Ứng  Thống  Kỷ  do 

ông Hứa Chỉ Tịnh biên tập; đợi khi sắp chữ xong sẽ ẩn dật. Nếu sách ấy 

in ra sẽ bảo thầy Minh Đạo thay tôi gởi cho ông một hai gói. Sách ấy có 

quan hệ lớn lao đối với thế đạo nhân tâm. Tôi sẽ sắp chữ thành hai loại: 

Một là sách in với cỡ chữ Tam Hiệu Tự, bản thứ hai với cỡ chữ Tứ Hiệu 

Tự dùng giấy báo để in. Hiện thời bản thứ nhất đã sắp chữ xong, cho in 

ngay hai vạn bộ. Sau này, có người phát tâm thì sẽ có thể cuồn cuộn in 

tặng và gởi bán vậy. 

571. Thư trả lời cư sĩ Trịnh Huệ Hồng (thư thứ năm) 

Thư của ông và thư của thầy Minh Đạo tôi đều đã đọc rồi. Thư gởi 

cho  vị  Tăng  ở  Tự  Châu  hay  lắm.  Pháp  sư  Ngọc  Phong  thiên  chấp  quá 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 144 of 315

sức!  Cuốn  [Niệm  Phật]  Tứ  Đại  Yếu  Quyết  của  Sư  quả  thật  là  lầm  lẫn, 

nhưng nhiều người coi đó là quan trọng, hay tuyệt, cũng do vì thô tâm 

mà ra. Nếu chẳng quán tưởng thì chẳng tham tịnh cảnh, chẳng cầu nhất 

tâm; chẳng tham cứu câu “[người niệm Phật] là ai?” cứ thẳng thừng mà 

niệm thì quả thật là nhiệm vụ trọng yếu! Nhưng chớ nên nói: Những thứ 

ấy đều là tà! Sư coi cầu nhất tâm là tà, nhưng Sư suốt đời dùng công phu 

Thập  Niệm  vào  buổi  sáng.  Trong  pháp  Thập  Niệm  có  thuyết  “nhờ  vào 

hơi thở để ràng buộc tâm khiến cho tâm quy nhất”. Sư tự hành lại tự bài 

xích,  đúng  là  điều  đáng  tiếc  nuối  lớn  lao!  Do  vậy,  Quang  trọn  chẳng 

nhắc đến Sư vì sợ người khác cũng sẽ bị bệnh thiên chấp ấy. 

Còn  như  “vừa  khởi  thoại  đầu  liền  rớt  vào  thoại  vĩ”93,  cũng  là  gia 

phong của nhà Thiền. Chúng ta tu Tịnh Độ chỉ nên giữ vững tín nguyện 

trì  danh,  cầu  sanh  Tây  Phương;  chẳng  cần  phải  so  sánh  với  họ  rồi  hỏi 

ngược  lại.  Chỉ  nên  dùng  lòng  chí  thành,  cung  kính  khiến  cho  tâm  này 

không ràng buộc nơi niệm nào khác. Đấy chính là nghĩa trọng yếu. Có 

đọc hay không đọc Đại Tạng Kinh đều chẳng có gì là không được! Bởi 

lẽ,  tu  pháp  môn  đỡ  tốn  sức  này  sẽ  chẳng  đến  nỗi  phải  than  thở  xuông 

“muốn liễu sanh tử nhưng không tìm được pháp nào!” Ông nay trên có 

cha mẹ, dưới có vợ con, lại còn đang buôn bán, là chỗ nương cậy cho cả 

nhà; há nên lầm lạc mong bế quan? 

Vợ  ông  là  Tú  Anh  đã  phát  tín  tâm,  muốn  xin  quy  y,  nay  đặt  pháp 

danh cho cô ta là Huệ Anh, nghĩa là: Chuyên dốc chí tu trì sẽ trở thành 

bậc anh thư mạnh mẽ trong nữ giới. Xin hãy nói với cô ta về đạo “hiếu 

thảo với cha mẹ, giúp chồng chăm sóc gia đình, dạy dỗ con để tất cả con 

cái đều được un đúc, giáo huấn, trở thành hiền thiện”; đấy thật sự là đạo 

căn bản để gia đình hưng thịnh, nước nhà bình trị vậy! Hơn nữa, bất luận 

Quang ở tại chỗ nào đều chẳng cần phải gởi thư, bởi đã có các sách như 

Văn Sao, Gia Ngôn Lục v.v… thì chẳng cần phải hỏi han phương pháp 

tu  trì  nữa!  Nếu  muốn  làm  một  vị  đại  thông  gia  thì  hằng  ngày  thưa  hỏi 

vẫn chẳng thấm vào đâu! Ông đã một mực chẳng muốn làm một vị đại 

thông gia thì tôi trộm cho rằng “chẳng còn gì phải tiếc nuối, băn khoăn 

cả!” 

Trần  Vinh  Quang  gần  đây  cũng  có  gởi  thư  đến,  nhưng  do  bận  bịu, 

không rảnh rỗi để phúc đáp. Ông ta đã phát tâm, nay đặt pháp danh cho 

93 Thoại đầu là một câu nói dùng để tham cứu trong nhà Thiền, chẳng hạn  “con chó 

 có Phật tánh hay không?”  hoặc chỉ gồm một chữ như chữ Vô. Nếu tham thoại đầu 

mà  không  hiểu  rõ  cách  tham  cứu,  đâm  ra  chấp  chặt  vào  câu  thoại  đầu,  gây  thành 

chướng ngại nên mới nói  “vừa khởi thoại đầu liền rớt vào thoại vĩ”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 145 of 315


ông ta là Huệ Chương, nghĩa là: Nếu không có trí huệ sẽ lõa lồ, hèn hạ 

khó chịu đựng nổi. Nếu có trí huệ, sẽ như khoác long bào, có oai đáng 

nể, có vẻ nghiêm nghị đáng trọng. Cùng là một người mà khác biệt một 

trời một vực. Do vậy, người biết Phật pháp sẽ đáng tôn đáng quý, huống 

là [hiểu biết, tu tập] pháp môn Tịnh Độ ư? Cha ông tuổi đã cao, hãy nên 

khuyên  cụ  tận  lực  tu  trì  thì  may  mắn  lắm  thay!  (ngày  mồng  Mười  tháng 

 Chạp) 

572. Thư trả lời cư sĩ Giang Đức Mậu 

Đọc thư của anh ông, biết ông ta học Phật là vì muốn thành một vị 

đại thông gia, chứ chẳng phải vì muốn tìm kế liễu sanh tử! Vì sao biết? 

Nếu  vì  liễu  sanh  tử  thì  mẹ  ruột  vốn  là  người  một  lòng  tin  tưởng  niệm 

Phật,  tuổi  đã  sắp  tàn,  sao  chẳng  đem  pháp  này  khuyên  cụ?  Đến  khi  cụ 

lâm chung, vẫn chỉ cầu Bồ Tát chứ chẳng chịu thỉnh người trợ niệm, cho 

rằng  [làm  như  vậy]  sẽ  khiến  người  đời  kinh  hãi!  Ý  niệm  ấy  thật  đáng 

nực cười! Nếu sợ thỉnh Tăng [trợ niệm] sẽ khiến cho kẻ phàm tục kinh 

hãi,  sao  chính  mình  chẳng  cùng  với  gia  quyến  đều  niệm?  May  mắn  là 

ông ta có tấm lòng chân hiếu; [bà cụ] được Bồ Tát gia bị, tỉnh táo muốn 

ngồi dậy, được thấy Bồ Tát. Lúc ấy ông ta vẫn chẳng biết bảo các quyến 

thuộc trợ niệm. Đến khi bảo cụ niệm A Di Đà Phật, cụ liền niệm rõ ràng 

một  chữ  A  thì  chính  ông  ta  mới  niệm  Phật.  [Ông  ta]  chẳng  biết  lợi  ích 

của trợ niệm đến mức như thế đấy! 

May  mắn  là  ông  ta  nhờ  có  hiếu  tâm  thuần  thành,  chuyên  dốc,  nên 

cụ vẫn còn niệm được hơn một trăm chữ A rồi mới tắt hơi. Như vậy là 

trong tâm cụ chỉ có một niệm A Di Đà Phật, những niệm khác đều chẳng 

hiện tiền; cho nên cụ được nương theo Phật lực vãng sanh Tây Phương. 

Vì thế, chỉ riêng trán cụ còn nóng, cánh tay vẫn mềm mại. Có các hiện 

tượng trước - sau như thế thì cụ được vãng sanh. Do Như Lai thệ nguyện 

rộng  sâu,  bà  mẹ  ông  ta  sẵn  lòng  tin  tưởng,  lại  được  anh  ông  một  niềm 

thuần  chân,  nên  mới  có  được  hiệu  quả  như  vậy.  Điều  đáng  tiếc  là  lúc 

bình  thường  trọn  chẳng  đề  xướng,  khi  lâm  chung  vẫn  chẳng  biết  trợ 

niệm, cảnh tượng [cụ mất tốt đẹp như thế] là do may mắn mà đạt được! 

Nếu  vạn  nhất  chẳng  đạt  được  thì  tương  lai  sẽ  luân  hồi  trong  lục  đạo, 

chẳng biết cảnh tượng sẽ ra sao? 

Làm phận con, phải nên dùng pháp này để tự hành, lại còn đem pháp 

này khuyên lơn cha mẹ như thế nào, cũng như đem pháp này khuyên hết 

thảy mọi người để hết thảy mọi người đều cùng được hưởng lợi ích này. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 146 of 315

Dùng điều này để giúp cho cha mẹ ta hễ chưa được vãng sanh liền được 

vãng sanh, đã vãng sanh sẽ tăng cao phẩm sen. Nhưng muốn cho cha mẹ 

và chính mình cùng sanh về Tây Phương thì hành vi ắt phải chẳng trái 

nghịch Phật pháp, như giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng 

tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, kiêng 

giết, bảo vệ sanh mạng, hiểu nhân rõ quả. Kẻ làm được như thế thì sống 

sẽ là học trò của thánh hiền, chết lên bờ cõi Như Lai. Tuy nói   “hãi thế 

 kinh nhân”  (khiến cho con người trong cả cõi đời kinh hãi), nhưng quả 

thật chỉ là chứng được cái ta vốn sẵn có! Hãy nên đem lời này nói với 

anh ông. 

Người  học  Phật  tâm  thật,  hạnh  thẳng,  hễ  trong  lòng  có  ý  niệm  sợ 

bị kẻ khác chê cười thì chưa phải là kẻ thật sự tin tưởng Phật pháp   (Tôi 

 không  nhớ  ông  đã  có  đọc  bài  Khuyến  Tu  Tịnh  Độ  Văn  rồi  hay  không?)  Lịch  Sử 

Cảm  Ứng  Thống  Kỷ  ước  chừng  giữa  tháng  Mười  sẽ  sắp  chữ  xong, 

cuối tháng Mười Một sẽ có thể in ra ba ngàn mấy bộ. Trong một lúc thì 

không thể hoàn tất một vạn bộ được! In xong một vạn bộ đầu tiên, sẽ in 

tiếp  một  vạn  bộ  nữa,  tổng  cộng  là  in  hai  vạn  bộ.  Lại  còn  phải  sắp  chữ 

một bản chữ nhỏ theo cỡ Tứ Hiệu Tự in bằng giấy báo để tiện cho các 

học sinh trong nhà trường có thể mua về đọc. Sách này tập hợp những sự 

tích cảm ứng trong hai mươi bốn bộ sử, kèm theo lời bình luận của ông 

Hứa  Chỉ  Tịnh,  đáng  để  vãn  hồi  thế  đạo  nhân  tâm.  Vì  thế,  Quang  chắc 

tiếc tinh thần sức lực tìm cách truyền bá. Nếu ông muốn có bộ sách ấy, 

vào đầu tháng Chạp hãy sang chùa Thái Bình hỏi thầy Minh Đạo. Lúc ấy 

Quang đã diệt tung tích rồi!  (Ngày Hai Mươi Bảy, viết dưới đèn) 

573. Thư trả lời cư sĩ Chương Đạo Sanh (thư thứ nhất) 

Nhận được thư, biết ông phát tâm dũng mãnh, khôn ngăn vui mừng, 

an  ủi.  Chỉ  nên  chuyên  chú  lấy  “suốt  đời  ăn  chay,  nhất  tâm  niệm  Phật” 

làm hành vi duy nhất không hai, quyết chẳng còn sửa đổi. Không ăn dầu 

muối ư? Bất tất phải như thế! Trong những cấm chế do đức Phật lập ra, 

không  nói  đến  chuyện  này,  còn  ngoại  đạo  chắc  có.  Chỉ  tùy  duyên  là 

được rồi, mặn - nhạt trọn chẳng phân biệt. Chẳng “vì nhạt mà sanh lòng 

hiềm, hễ mặn lại đâm ghét” thì chính là pháp môn giải thoát. 

Niệm  Phật  phải  phát  chí  thành  tâm,  thâm  tín  tâm,  hồi  hướng  phát 

nguyện  tâm   (nghĩa  là  đem  công  đức  niệm  Phật  của  chính  mình  hồi  hướng  cho 

 hết thảy chúng sanh trong pháp giới đều cùng được vãng sanh Tây Phương).  Nếu 

có những tâm ấy, công đức sẽ vô lượng. Nếu chỉ vì một người mà niệm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 147 of 315

thì tâm lượng nhỏ hẹp, công đức cũng nhỏ hẹp! Ví như [thắp] một ngọn 

đèn thì chỉ có ánh sáng của một ngọn đèn. Nếu chịu xoay vần thắp cho 

những ngọn đèn khác thì ánh sáng của trăm ngàn vạn ức vô lượng vô số 

ngọn đèn sẽ chẳng thể nào thí dụ được; thế nhưng ánh sáng của ngọn đèn 

ban  đầu  cố  nhiên  chẳng  bị  hao  tổn  gì!  Người  đời  chẳng  biết  nghĩa  này 

nên chỉ biết tự tư tự lợi, chẳng muốn cho người khác hưởng lợi ích ấy. 

Lao ngục chính là đạo tràng ép người thoát khổ. Nếu ông không vào 

nhà  tù  ấy,  sợ  rằng  hằng  ngày  sẽ  theo  đuổi  thanh,  sắc,  vật  chất,  lợi  lộc, 

còn tâm tánh sẵn có của chính mình lại bỏ mặc, chẳng buồn hỏi tới! Nay 

ông  may  mắn  có  được  khoảng  thời  gian  mười  bốn  năm  dài  chẳng  phải 

dính líu đến hết thảy chuyện nhà hay chuyện trong xã hội, chuyên nhất 

tu đạo. Đến khi hết kỳ hạn, ra khỏi nhà tù thì tuy [bề ngoài] vẫn là con 

người cũ nhưng [thực chất] đã không phải là con người cũ nữa, sẽ có thể 

thực hiện sự chỉ dạy rộng lớn, khiến cho quyến thuộc của chính mình và 

thân thích, bằng hữu đều cùng được gội pháp trạch, quả thật là may mắn 

không chi lớn bằng! 

Ở  trong  ngục  cũng  chẳng  cần  phải  xem  nhiều.  Hãy  đọc  kỹ  càng 

những  sách  do  Quang  đã  gởi  hai  lần  trong  năm  ngoái  và  gởi  một  lần 

trong năm nay, y theo đó để hành thì đã dư thừa lắm rồi! Nếu nhiều sách, 

tâm sẽ chia thành ngõ rẽ, đến nỗi chẳng được lợi ích. Hiểu nhân, rõ quả, 

ăn chay, niệm Phật chính là nghĩa trọng yếu để tự lợi, lợi tha. Cần phải 

hành xử theo đúng địa vị, chẳng oán, chẳng hờn, thì mới thật sự đạt được 

lợi ích nơi Phật pháp. Xin hãy thường gắng sức thì may mắn lắm thay! 

Người  đời  bệnh  khổ  phần  nhiều  do  sát  nghiệp  trong  đời  trước  cảm 

vời. Bất luận là bệnh gì, nếu có thể khẩn thiết, chí thành niệm Nam Mô 

A Di Đà Phật và thánh hiệu Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát, chắc chắn 

sẽ tiêu trừ túc nghiệp, tăng trưởng thiện căn, bệnh sẽ tự lành. Dẫu đã hết 

tuổi thọ thì chết đi sẽ sanh trong đường lành, chẳng đến nỗi đọa lạc. Nếu 

biết pháp môn Tịnh Độ, có chân tín nguyện thì còn có thể vãng sanh Tây 

Phương liễu sanh thoát tử; nhưng người đời chẳng biết lý sâu, hãy nên 

dùng những chuyện thật để bảo ban trước! 

Con  ông  Phương  Văn  Niên  ở  Cữu  Thự  Phương   (địa  danh)  thuộc 

huyện Trấn Hải, tên là Tử Trọng, vào năm trước, tròn mười chín tuổi, bị 

ung nhọt trong ruột, [thầy lang] Trung Y không trị được, [bác sĩ] Tây Y 

nói: “Nếu không mổ sẽ chẳng trị được!” Cha mẹ anh ta không chịu, liền 

chẳng trị. Bà mẹ là người thông văn lý, do đọc Ấn Quang Văn Sao liền 

ăn chay niệm Phật, cả nhà lớn nhỏ kể cả đầy tớ đều thường ăn chay; chỉ 

có Văn Niên là vẫn chưa hoàn toàn ăn chay, nhưng đã giảm bớt ăn mặn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 148 of 315

rất nhiều. Bà mẹ cùng một u già  (bà này cực hiền, sống trong nhà họ Phương 

 đã mấy chục năm, con bà cũng khá giả. Có đứa cháu mời về nhà sống, bà bảo ‘muốn 

 cùng với bà chủ tu hành’, chẳng chịu trở về. Bà chủ cũng chẳng coi bà này như u già 

 mà xem như bạn bè) liều mạng niệm Phật, niệm Quán Thế Âm Bồ Tát và 

niệm kinh Kim Cang. Ba ngày sau [khối ung trong ruột Tử Trọng] tự vỡ, 

máu  mủ  theo  đại  tiện  thoát  hết  ra  ngoài,  năm  ngày  sau  hoàn  toàn  lành 

mạnh. Chí thành niệm Phật tụng kinh tiêu trừ túc nghiệp, có chuyện như 

vậy đó! Người đời chỉ biết tạo nghiệp, chẳng biết cách tiêu nghiệp, đáng 

thương quá! 

Thêm nữa, ông Từ Úy Như quê ở Hải Diêm  (ông này luôn sống ở kinh 

 đô)  do  [dụng  công]  học  rộng  nên  trong  người  bị  hao  tổn,  bị  bệnh  thoát 

giang94 đã hai năm mấy. Thường sau khi đại tiện phải nằm một khắc, đợi 

cho nó tự rút lên thì mới dám cử động. Tháng Giêng năm Dân Quốc thứ 

tám (1919), sau khi đại tiện, có chuyện cần thiết chẳng thể trì hoãn được, 

liền ngồi xe ra khỏi cửa; do bị ma sát, đoạn ruột ấy vĩnh viễn không rút 

lên  được  nữa.  Suốt  bảy  ngày  đêm  đau  đớn  như  kim  đâm,  không  một 

khắc nào tạm ngừng. Suốt bảy ngày đêm không chợp mắt được. Ông ta 

trước kia tuy niệm Phật nhưng vẫn chẳng giảm nhẹ, bèn phát đại Bồ Đề 

tâm,  nói:  “Bệnh  này  khổ  cùng  cực,  con  xin  chịu  nhiều  hơn  để  nguyện 

cho tất cả mọi người trong thế gian đừng mắc phải bệnh này” rồi bèn chí 

thành niệm Phật. Không lâu sau ngủ thiếp đi, tỉnh dậy bệnh đã lành. Từ 

đấy bệnh hết tận gốc. Ông ta gởi thư báo tin, Quang bảo:  “Bệnh ấy vốn 

 do túc nghiệp, do các hạ dùng tâm đại Bồ Đề để tiêu trừ túc nghiệp đó 

 nên bệnh liền dứt tận gốc!”  

Nếu  biểu  huynh  của  ông  biết  nghĩa  này  thì  chẳng  những  bệnh  trĩ 

được  lành  mà  bệnh  sanh  tử  cũng  được  lành.  Nếu  không,  sẽ  sống  yên 

trong  nhà  hưởng  phước,  sống  say,  chết  mộng,  chẳng  bằng  ông  ngồi  tù 

lại  được  đại  lợi  ích.  Cảnh  không  có  tự  tánh,  tổn  hại  hay  lợi  ích  do  con 

người. Ông tin được lời tôi nói thì lợi ích sẽ khó thể tuyên nói được! 

Họa - phước trong thế gian dựa dẫm lẫn nhau, chỉ do con người có 

khéo  dụng  tâm  hay  không  mà  thôi!  Ông  do  bị  tù  mà  được  nghe  Phật 

pháp, đấy chính là may mắn lớn lao trong khi bất hạnh. Hãy nên coi đấy 

là [cơ hội được] hướng dẫn tốt lành thì tâm càng được thanh tịnh. 

Ông  vẫn  chưa  thấu  hiểu  những  điều  kinh  Kim  Cang  đã  dạy.  Kinh 

dạy:   “Thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  thọ  trì  kinh  này   (đây  chính  là  sự  lành 

94 Thoát giang (bệnh lòi dom) là chứng bệnh do các cơ vòng quanh giang môn (hậu 

môn) bị suy yếu khiến phần cuối của ruột già (nhất là đoạn ruột gọi là Trực Tràng) bị 

thòng xuống hậu môn, lòi ra ngoài. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 149 of 315

 trong hiện tại)  bị người khác khinh rẻ là vì tội nghiệp trong đời trước của 

 người ấy đáng lẽ phải đọa trong ác đạo, nhưng do đời này bị người đời 

 khinh  rẻ   (nghiệp  chuyển  theo  thiện,  cũng  thuộc  trong  đời  hiện  tại)   nên  những 

 tội  nghiệp  trong  đời  trước  liền  bị  tiêu  diệt,  sẽ  đắc  Vô  Thượng  Chánh 

 Đẳng  Chánh  Giác   (đây  là  chuyện  trong  vị  lai,  nghĩa  là  do  đây  mà  được,  đừng 

 tưởng là ngay trong hiện tại sẽ liền được như thế)” . Thiện nam nữ thọ trì kinh 

này, đấy chính là điều lành trong đời này. Bị người khác khinh rẻ là do 

nghiệp  trong  đời  trước.  Nhưng  do  bị  người  khác  khinh  rẻ  mà  tiêu  diệt 

được những ác nghiệp trong địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, lại còn sẽ đắc 

Phật Quả Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Ấy chính là dùng thiện 

nghiệp để chuyển ác nghiệp, khiến cho quả báo trong đời sau biến thành 

quả báo trong đời này, báo nặng chuyển thành báo nhẹ. 

Ông tưởng nhà tù là ác đạo thì sai mất rồi! Nhà tù thuở xưa khổ sở 

chẳng thể nói nổi, nhà tù ngày nay giống như bế quan, đâu có khổ sở gì! 

Những kẻ không ở trong tù phải bôn ba, bận bịu, những kẻ mưu cầu cơm 

áo nhưng chẳng được, chẳng biết là bao nhiêu! Nếu tri túc thì nhà giam 

là tòa nhà hưởng phước (phước đường). Nếu không tri túc, dẫu giàu có 

vàn muôn, sang quý tột bậc thì vẫn là hằng ngày sống trong địa ngục đó 

thôi! 

Con người sống trong thế gian, dẫu tuổi rất thọ, vẫn là chớp mắt liền 

qua! Nếu chẳng tự gắng sức thì phần nhiều sẽ đều đọa lạc trong ác đạo. 

Muốn  lại  được  mang  thân  người,  thật  chẳng  phải  là  chuyện  dễ  dàng. 

Ông  nay  có  thể  biết  sai  sửa  lỗi,  tận  lực  tu  Tịnh  nghiệp  thì  vẫn  còn  thể 

cách vật  (tức là sửa đổi mình, chứ không phải là trừ bỏ những vật bên ngoài), trí 

tri (đạt đến sự thấy chân chánh không bị lệch lạc cong vạy vì dục vọng, 

tri  kiến  tà  vạy),  sống  sẽ  dự  vào  bậc  hiền  thánh,  nghiệp  tận  tình  không, 

mất sẽ về cõi Cực Lạc. Dẫu chưa thể nghiệp tận tình không, nhưng nếu 

đầy đủ lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, ắt sẽ có thể nương theo Phật 

từ  lực  vãng  sanh  Tây  Phương,  như  vậy  là  chẳng  phụ  đấng  sanh  thành, 

chẳng  phụ  sở  học,  cũng  chẳng  phụ  một  phen  lao  đao  này.  Đấy  gọi  là: 

 “Do họa mà được phước”.  Hãy nên phát tâm đại Bồ Đề bất thoái lâu xa 

thì chắc chắn sẽ đạt được lợi ích lớn lao như trên đã nói. Nếu trọn chẳng 

có thành kính, chỉ màu mè bề ngoài, mong được người khác khen mình 

là tu trì chân thật, chứ thật ra hoàn toàn là giả vờ thì sẽ không đạt được 

lợi ích thật sự nào cả! 

Di  Đà  Kinh  Bạch  Thoại  Giải  được  sắp  chữ  tại  [xưởng  in  của]  trại 

giam  Tào  Hà  Kính  vẫn  chưa  xong   (tù  nhân  sắp  chữ  khéo  léo  không  thua  gì 

 thợ của Thư Cục). Lần này in một vạn bộ Văn Sao ở Hàng Châu, phải đến 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 150 of 315

tháng  Mười  mới  có  thể  ra  sách  được!  Do  trước  đó  đã  in  bảy  ngàn  bộ 

An Sĩ Toàn Thư, ước chừng sẽ giao sách vào Trung Thu; lại còn in Thọ 

Khang Bảo Giám một vạn cuốn sẽ phát hành chung với Văn Sao. Tôi sẽ 

gởi cho ông mỗi thứ một gói. Nay tôi gởi cho ông một gói gồm bảy bộ 

Quán Âm Tụng, trước kia chắc đã có gởi rồi [hay không] tôi cũng không 

nhớ nữa. Có dư thì nên tặng cho viên giám đốc nhà giam, hay giám thị, 

hoặc  những  người  cùng  chí  hướng  có  tín  tâm,  thông  văn  lý,  biết  cung 

kính.  Tuy  có  các  sách,  vẫn  phải  lấy  niệm  Phật,  niệm  thánh  hiệu  Quán 

Âm  làm  chánh.  Chớ  nên  chỉ  đọc  rồi  không  hành  thì  sẽ  giống  như  nhìn 

món ăn ngon chẳng có ích gì cho cái bụng rỗng cả! 

Nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Thành vì lòng Thành là cái gốc 

của đạo. Kẻ chẳng thể mở rộng, sanh trưởng đạo đều do ngu si, không 

có trí huệ. Nếu có thể do lòng Thành mà phát khởi Minh  (Minh chính là trí 

 huệ), do Minh mà hiển hiện Thành thì đạo tự được sanh. Thành chính là 

Minh Đức, Huệ chính là Minh vậy. Huệ lẫn Thành đầy đủ, tức là  “minh 

 Minh  Đức”   (làm  tỏa  rạng  Minh  Đức).  Minh  Minh  Đức  chính  là  Thành 

Minh. Thành thuộc về Tánh Đức, Minh thuộc về Tu Đức. Tánh Đức ai 

nấy đều sẵn có, nhưng Tu Đức thì có nghịch hay thuận. Nghịch thì đọa 

lạc, thuận bèn siêu thăng. Thuận đến cùng cực ắt sẽ viên thành Phật đạo. 

Chúng ta không có sức lực ấy, chỉ thuận theo cái tâm rộng hay hẹp, công 

phu sâu hay cạn để được các thứ lợi ích mà thôi! 

Từ Bổn Mậu đã biết tu trì, sao lại không thể ăn chay trường? Ấy là 

vì nghĩ thịt ăn ngon lành, chẳng nỡ lòng bỏ vậy! Thử nghĩ tình trạng khổ 

sở,  đau  đớn  của  hết  thảy  những  loài  sinh  vật  khi  chúng  bị  giết,  há  nỡ 

lòng nào vì sướng miệng mà ăn chúng hay sao? Nếu như chính thân ta 

lâm vào cảnh ấy, há có thể yên tâm muốn người ta giết mình để trám đầy 

bụng  miệng  họ  hay  chăng?  Đối  với  đủ  mọi  thứ  tâm  hạnh  tham  ăn  tàn 

nhẫn, chỉ một lời đã bao quát trọn: “Chẳng suy nghĩ!” Nếu suy nghĩ cặn 

kẽ,  sẽ  trọn  chẳng  dám  ăn!  Oán  nghiệp  phải  do  chính  mình  giải  quyết, 

ông  vẫn  cứ  muốn  ăn  thịt  bọn  chúng  thì  tất  cả  những  nỗi  khổ  trước  khi 

chưa chết đều chẳng đáng gọi là khổ! Đời này ăn thịt bọn chúng, tương 

lai  ắt  sẽ  có  ngày  bị  chúng  ăn  lại,  đấy  thật  đáng  gọi  là  “oán  nghiệp  khó 

kết  thúc”.  Lời  ông  ta  nói  tựa  hồ  có  cơ  duyên  tỉnh  ngộ,  nhưng  vẫn  còn 

muốn ăn thịt thì cái ngộ ấy chỉ là nói xuông. Nói xuông sẽ chẳng có ích 

lợi mảy may nào đâu! Ví như kể chuyện ăn có cứu được cái đói của ông 

hay chăng? Không phải là Quang ép người khác ăn chay, chỉ vì điều ông 

ta  mong  mỏi  và  việc  ông  ta  làm  hai  đằng  chẳng  phù  hợp  nên  mới  tha 

thiết bảo ban đấy thôi! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 151 of 315

Chị và em gái ông đều đã ăn chay trường niệm Phật, tôi nghĩ chắc là 

do đọc Văn Sao mà ra. Nay sẽ đặt pháp danh cho mỗi người, chị ông là 

Vân Khanh pháp danh là Huệ Vân, em gái ông là Hạnh Mai pháp danh 

là Huệ Hạnh. Nếu có thể dùng mây trí huệ để tuôn trận mưa trí huệ thấm 

nhuần khắp mầm đạo Bồ Đề và nương theo trí huệ để làm chuyện thuộc 

về bổn phận thế gian lẫn xuất thế gian  (chuyện thế gian chính là hiếu, đễ v.v… 

 chuyện xuất thế gian chính là từ thiện, tịnh nghiệp) thì chính là Huệ Hạnh. Nếu 

có huệ mà không có hạnh thì chẳng gọi là chân huệ. Có hạnh mà không 

có huệ thì sẽ đâm ra bị đọa lạc. Đấy là ý nghĩa chánh yếu của cái tên đã 

đặt vậy. 

Còn  đối  với  chuyện  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  đừng 

làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, giúp chồng dạy con v.v… hãy 

nên dựa theo những điều đã nói trong Văn Sao để thuật cặn kẽ với bọn 

họ  khiến  cho  hai  người  ấy  sẽ  do  đây  mà  tiến  nhập  giác  đạo  thắng  diệu 

của Như Lai thì sống sẽ là bậc thầy khuôn mẫu cho nữ giới, làm bậc mẫu 

nghi trong chốn khuê các, lúc mất sẽ giã biệt cõi Sa Bà đầy các nỗi khổ 

để lên cõi Phật thanh tịnh, chẳng uổng cuộc sống này, chẳng phí dịp gặp 

gỡ này. Xin hãy nói cặn kẽ với họ về ý này thì may mắn lắm thay. Đợi 

khi Gia Ngôn Lục in ra, sẽ gởi cho mỗi người một cuốn để họ tiện thọ 

trì. 

574. Thư trả lời cư sĩ Chương Đạo Sanh (thư thứ hai) 

Từ  Bổn  Mậu  đã  có  thể  tận  lực  sám  hối  túc  khiên,  trừ  sạch  đồ  mặn 

tanh tưởi, đúng là chân thật tu trì, sửa lỗi cũ, từ nay hãy tu hành để mong 

khôi phục nguồn tâm sẵn có. Trần Quốc Phủ phát nguyện suốt đời niệm 

Phật,  tụng  kinh,  chí  ấy  tốt  đẹp  lắm;  nhưng  cần  phải  phát  cái  tâm  bất 

thoái  lâu  xa,  đừng  có  đầu  không  đuôi!  Nay  đặt  pháp  danh  cho  Từ  Bổn 

Mậu  là  Huệ  Bổn,  nghĩa  là  lấy  trí  huệ  làm  gốc,  thì  hết  thảy  những  suy 

nghĩ, lời lẽ, hành vi đều có thể trên hợp với tâm Phật và thiên lý, chẳng 

đến  nỗi  vẫn  mê  muội  y  như  cũ,  tạo  ác  nghiệp,  đọa  ác  đạo.  Quốc  Phủ 

pháp  danh  là  Huệ  Phủ.  Phủ95  là  tiếng  xưng  hô  đẹp  đẽ  vậy.  Nếu  có  thể 

thống thiết sửa đổi lỗi trước, tâm giữ chánh niệm, giữ tấm lòng tốt, nói 

lời tốt lành, làm chuyện tốt đẹp, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều 

lành,  tận  lực  hành  những  chuyện  hiếu,  đễ,  trung,  tín  v.v…  Lại  còn  chí 

95 Phủ (甫) vốn là một mỹ từ để gọi đàn ông với ý tôn trọng, chẳng hạn Khổng Tử 

có tên tự là Trọng Ni thì người ta thường gọi Ngài là Ni Phủ. Khi nhắc đến cha của 

người khác cũng thường dùng danh từ “tôn phủ”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 152 of 315

thành  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  thì  mới  đúng  thật  là  Huệ  Phủ. 

Nếu không, chỉ là hư danh mà thôi, nào có ích chi? 

Cách thức đối trước đức Phật lãnh nhận quy y thì trong Văn Sao đã 

có nói rồi. Hãy nên dựa theo đó để nói với ông ta. Chuyện thế gian hay 

xuất thế gian đều lấy chân thành làm gốc, mong hãy thường phản tỉnh, 

quán sát lỗi mình, ngõ hầu ngày càng tiến đến chỗ cao minh. Kể từ sau 

khi sắp chữ Văn Sao xong vào năm ngoái, tất cả hết thảy bản thảo thư từ 

tôi đều nhất loạt chẳng giữ lại để mong đỡ tốn giấy, bớt việc. Thư từ mặc 

ông giữ lại hay vứt đi, Quang chẳng cần phải bận tâm đến nữa. 

575. Thư trả lời cư sĩ Chương Đạo Sanh (thư thứ ba) 

Đã lâu chưa gởi thư, chẳng biết gần đây ông tu trì ra sao. Tôi thường 

nghĩ đến ông. Nay gởi cho một bộ Văn Sao loại mới in. Bộ này so với 

bản  in  năm  trước  nhiều  hơn  một  trăm  trang.  Tuy  không  có  văn  từ  nào 

nêu tỏ lý tột cùng, nhưng lại có thể tiêu trừ từng điều nghi ngại của kẻ sơ 

cơ tu Tịnh nghiệp! Lại còn có một cuốn Thọ Khang Bảo Giám, hãy nên 

vì bọn thiếu niên mà lưu tâm đọc để trong tương lai khi ra khỏi nhà giam 

trở về nhà, sẽ có cái để làm gốc hòng cứu vớt hết thảy thân thích, xóm 

giềng [khỏi phải chết vì sắc dục]. 

Tánh tình ông khá thông minh, mẫn tiệp. Thường có những kẻ thông 

minh, mẫn tiệp sử dụng tâm tư sai lầm, chẳng những vô ích mà còn gây 

hại nữa; quả thật là chướng ngại cho nghiên cứu, tu trì! Vào tháng Bảy, 

tôi qua đất Hỗ, đất Hàng, lẩn quẩn ở đấy hơn hai tháng. Có một chàng 

tuổi trẻ khá thông minh, nhưng những điều anh ta thưa hỏi đều là những 

thứ chẳng đáng nên để ý. Thật là nực cười, đáng thương quá! 

1) Hỏi: Hết thảy hữu tình đều có Phật tánh, lớn - bé tuy khác, nhưng 

đều sợ chết như nhau. Phàm là người phóng sanh, trước hết hãy nên chú 

trọng đến những loài nhỏ bé thì sẽ chẳng trái nghịch với thuyết “[cùng 

có] Phật tánh, sợ chết giống như nhau”. 

[Đáp]: Đã biết là giống nhau, cố nhiên nên tùy phần tùy sức tận lực 

cứu vớt, sao lại luận trước hay sau? Nếu vẫn giảng diễn thông suốt lý sự 

“Phật tánh giống như nhau, sợ chết chẳng khác” thì sẽ có lợi ích lớn lao. 

Cớ sao lại thiên chấp trước - sau? 

2)  [Hỏi]:  Trong  nước,  trên  không,  những  loài  trùng  bé  tí  vô  lượng 

vô biên, theo một hơi thở của con người, chúng sẽ bị hút vào chẳng thể 

tính  được  số.  [Như  vậy  thì]  nghiệp  báo  trong  tương  lai  làm  sao  có  lúc 

kết thúc cho được? Cũng như nói đã biết con người và loài vật tuần hoàn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 153 of 315

thì xưa nay các bậc đại Nho thông hiểu Phật lý rất nhiều, sao chẳng chế 

định  ra  luật  nhằm  đoạn  trừ  chuyện  sát  sanh?  Lại  nói:   “Hết  thảy  chúng 

 sanh đều là cha mẹ trong quá khứ, là chư Phật trong vị lai, há nên giết 

 hại, cũng chớ nên dâm dật” ; nhưng trong hôn nhân chánh thức, biết đâu 

cũng là người thân trong đời trước? 

[Đáp]:  Ba  câu  hỏi  ấy  đều  phô  ra  trí  thông  minh  vặt  vãnh,  lầm  lạc 

tưởng đó là những sự tướng có nghĩa lý hết sức tột cùng. Chẳng những 

vô  ích  mà  còn  gây  hại!  Vì  sao?  Chớ  nên  vì  chẳng  thể  không  sát  sanh 

những loài nhỏ tí liền muốn bỏ sạch chuyện phóng sanh những loài thô 

to! Ví như kẻ thích sạch sẽ, muốn chẳng dính bụi đất, nhưng xét kỹ bên 

trong  thân  thể:  phân,  tiểu,  mủ,  máu,  ngoài  thân  là  hờm  (ghét),  mồ  hôi, 

tóc, lông, và muỗi, mòng, rận, rệp suốt ngày thường phóng uế trên thân 

ta. Do vậy nghĩ cái thân này trong - ngoài đều dơ bẩn, xấu xa, trọn chẳng 

khác gì nhà xí, bèn chẳng thèm sạch sẽ nữa, cứ suốt ngày vui thú trong 

nhà xí ư? 

Còn như anh ta nói những vị quan lại nổi danh xưa nay, sao chẳng 

đặt  ra  luật  lệ  cấm  giết  hại  sanh  mạng  loài  vật,  vẫn  là  chẳng  biết  pháp 

thế gian lẫn pháp xuất thế gian có Quyền, có Thật. Dẫu họ biết là thật, 

nhưng do lòng người chưa thể hoàn toàn quy y theo sự giáo hóa của đức 

Phật, cố nhiên chẳng dễ gì dựa theo Thật Lý để chế luật được! 

[Cũng giống như] do kính tiếc chữ mà thường nói đến giấy, bởi giấy 

là  vật  dùng  để  viết  chữ.  Tuy  chữ  có  thể  viết  nơi  các  chỗ,  trên  các  vật, 

nhưng  rốt  cuộc  vẫn  chẳng  nhiều  bằng  giấy.  Vì  thế,  thường  nói   “kính 

 tiếc giấy chữ”!  Chứ không phải là chữ được viết trên giấy thì tiếc nuối, 

còn  nếu  [chữ]  không  được  viết  trên  giấy  thì  đều  chẳng  đáng  tiếc!  Chữ 

cố  nhiên  nên  tiếc,  nhưng  ý  nghĩa  của  chữ  lại  càng  đáng  tiếc  nhất!  Nếu 

con người chẳng nương theo đạo làm người để hành xử, tức là đã quên 

mất tám chữ “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ”. Con người mà quên 

mất đi tám chữ ấy có còn đáng gọi là “người” hay chăng? Hãy nên dốc 

sức vào đấy thì cái gốc lớn lao đã thành lập, dẫu chẳng thể dứt hết những 

chuyện  làm  bẩn  [chữ  viết]  trên  hết  thảy  các  vật,  nhưng  [những  chữ]  bị 

làm bẩn đã hiếm hoi hẳn đi! 

Quân tử xử sự theo đúng địa vị; phàm những gì sức mình không thể 

làm thấu thì đều chẳng nên viện cớ “do sức không thể làm được” để phá 

hoại! Biết sức mình chẳng thể làm được bèn đặc biệt dốc sức nơi những 

gì sức mình làm được thì chính là đại thiện. Kẻ do sức chẳng thể làm nổi 

bèn đả phá, bài xích những người có sức làm được, bảo họ đừng làm thì 

chính là đại ác! Kẻ thông minh phần nhiều có thứ tà kiến ấy. Thứ ngôn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 154 of 315

luận này Quang đã từng hay biết, tiếp xúc chẳng biết là bao nhiêu! Chỉ 

sợ con người chẳng khéo dụng tâm nên đến nỗi vướng lấy tội lỗi! 

Do tôi nghĩ “không chừng ông vướng phải thứ tà kiến ấy, hoặc trong 

số  những  người  cùng  hàng  [với  ông]  mang  thứ  tà  kiến  ấy”,  nếu  Quang 

chẳng trừ khử sẵn, trong tương lai chắc sẽ đến nỗi tự lầm, lầm người. Vì 

thế, nói đại lược đầu mối với ông! Đối với những thứ ngôn luận tà kiến 

vừa  được  Quang  chiết  phục  ấy,  cố  nhiên  nếu  chẳng  bỏ  công  trọn  mấy 

hôm  sẽ  chẳng  thể  viết  đầy  đủ  hết  được!  “Đôn  đốc  luân  thường,  khác 

 tận  kỷ  phận,  chư  ác  mạc  tác,  chúng  thiện  phụng  hành”   (Giữ  vẹn  luân 

thường, nghiêm túc trọn hết bổn phận, đừng làm các điều ác, vâng làm 

các điều lành), mười sáu chữ ấy là cái gốc để “sống sẽ dự vào bậc thánh 

hiền, mất về cõi Cực Lạc”. Nguyện học trò tôi kính cẩn vâng giữ, tận lực 

thực hiện thì may mắn lắm thay! 

Lòng  Thành  đến  cùng  cực,  đá  vàng  sẽ  nứt!  Hơn  nữa,  “thực  ít,  hơn 

dối  nhiều,  khéo  quá  chẳng  bằng  vụng!”  Khi  ông  Hoàng  Hàm  Chi  giữ 

chức  Đài  Đạo  ở  Ninh  Ba  và  Thiệu  Hưng,  phát  tâm  ăn  chay  trường, 

khuyên mẹ cũng nên ăn chay. Nhưng dọn thức ăn chay ra, bà cụ chỉ ăn 

cơm không. Hoàng Hàm Chi gởi thư hỏi tôi phải làm theo phương cách 

nào; Quang dạy ông ta thay mẹ chí thành sám hối để nghiệp tiêu thì cụ 

sẽ ăn chay được! Chưa đầy một tháng cụ liền ăn chay trường. 

Con gái ông Thích Tắc Châu mười chín tuổi, hai mắt mất ánh sáng, 

đưa tay ngay trước mặt cũng chẳng thấy được, gởi thư đến báo. Khi ấy, 

ông  ta  ở  tại  Tam  Thánh  Đường  trên  núi  [Phổ  Đà],  được  tin  liền  vội  về 

nhà,  đưa  con  gái  sang  ni  am  ở  Hàng  Châu.  Quang  bảo  ông  ta  viết  thư 

cho  con  gái,  khuyên  cô  ta  chí  thành  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm.  Chưa 

đầy một tháng, [cô ta] liền đích thân viết thư báo tin đã lành bệnh. Một 

phụ  nữ  từ  năm  mười  sáu  tuổi  bị  bệnh  khí  đông96,  mỗi  ngày  ắt  lên  cơn 

hai ba lượt, lúc lên cơn, đau đớn gần muốn mất mạng, nay đã năm mươi 

sáu  tuổi,  đến  xin  quy  y.  Quang  dạy  bà  ta  chí  thành  niệm  Quán  Âm  và 

cho một phương thuốc, tức toa cai thuốc phiện trong bộ Văn Sao, nhưng 

không thêm thuốc phiện. Bà ta liền sắc một liều, vừa mới uống lần đầu 

đã  không  còn  đau  nữa.  Chữa  trị  đủ  thầy  lẫn  thuốc  suốt  bốn  mươi  mốt 

năm mà không sao dứt được căn bệnh dai dẳng ấy, nay vừa uống thuốc 

một lần liền hoàn toàn bình phục! Nếu bà ta không chí thành niệm danh 

96  Còn  gọi  là  Khí  Thống  (Đông  疼  và  Thống  痛  đều  có  nghĩa  là  đau):  Bệnh  nhân 

trong bụng sanh ra rất nhiều hơi, hơi thường xung ngược lên ngực khiến bệnh nhân 

đau  đớn.  Đông  Y  cho  rằng  bệnh  có  nguồn  gốc  từ  thói  quen  thích  ăn  đồ  quá  lạnh 

trong mùa Hè khiến tỳ vị bị tổn thương, nên còn gọi bệnh này là Tỳ Ngược Thống. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 155 of 315

hiệu Bồ Tát há có gặp được phương thuốc này hay chăng? 

Ba người này đều là dùng sức ít mà được hiệu quả lớn lao, là vì lòng 

Thành vậy! Ông than không có cách nào chữa lành căn bệnh dây dưa của 

mẹ, Quang trách ông sao không dùng niệm Phật để cầu cho mẹ tiêu được 

nghiệp?  Ông  liền  viết  là  “đã  lễ  Phật  biết  bao  lần,  vẫn  chẳng  thấy  hiệu 

nghiệm!” Do vậy tôi mới viết  “thực ít, hơn dối nhiều”.  Nếu ông thật sự 

chân thật lễ bái trì tụng như thế mà căn bệnh dây dưa của mẹ ông chẳng 

lành,  Quang  sẽ  mù  mắt,  trời  đất  sẽ  đổi  ngôi,  mặt  trời,  mặt  trăng  xoay 

ngược. Há có lẽ ấy hay chăng? 

Quang  sợ  ông  chưa  thấu  hiểu  ý  tột  cùng  của  một  chữ  Thành,  nên 

mới đặt pháp danh cho ông là Huệ Thành, [do chuyện này] liền biết lòng 

Thành  của  ông  nằm  trên  ngọn  bút  chứ  không  phải  ở  trong  tâm!  Nếu  ở 

nơi tâm, trọn chẳng đến nỗi tu trì như thế mà hoàn toàn chẳng được lợi 

ích  gì!  Ông  muốn  sống  làm  học  trò  của  thánh  hiền,  mất  đi  sẽ  vào  cõi 

Cực Lạc thì cần phải hoàn toàn đem cái tâm tướng hư giả vứt ra ngoài 

biển khơi, nghiêm túc tu hành thật sự. Hễ nói được thì phải làm được, hễ 

làm không được bèn chẳng chịu nói. Được như thế thì tổ tông, cha mẹ 

của ông đều được rạng mày nở mặt lớn lao. Quang cũng nhờ vào công 

đức thật hành của ông mà tiêu trừ tội nghiệp. Nếu do Quang chẳng thể 

tận mắt thấy được, liền cứ tùy tiện nói dối, dẫu cho Quang tưởng là thật 

đi  nữa,  thì  trời  đất,  quỷ  thần,  Phật,  Bồ  Tát  cũng  tưởng  là  thật  hay  sao? 

Ông đã có cái tâm ấy thì chính là bất hiếu vì đã dối cha mẹ, dối thầy, dối 

Phật! Đối với cha mẹ và thầy mà có thể thật sự dối trá được sao? [Chỉ là] 

ông tự dối mình đó thôi! 

Do thấy ông còn hiểu lý, Quang mới nhiều lần cảnh tỉnh, răn nhắc! 

Nếu nghĩ Quang là sai, xin từ nay đừng nên thư từ qua lại nữa thì hơn! 

 “Quân tử khả khi dĩ kỳ phương, nan võng dĩ phi kỳ đạo”  (Có thể dùng 

lời  lẽ  hợp  lý  để  lừa  quân  tử,  chứ  khó  thể  dùng  lời  phi  lý  để  dối  gạt 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 156 of 315

được97).  Chẳng  phải  là  Quang  ăn  nói  quá  gắt  gao,  mà  là  vì  ông  ăn  nói 

trước - sau không phù hợp, nhưng những chuyện ấy đâu phải là do ông 

ở trong nhà tù rồi sẽ không thể thực hiện được! Quang tuy vô đạo đức, 

nhưng đã sống trên đời sáu mươi tám năm, nên rất khó thể bị dối gạt bởi 

những chuyện chẳng hợp tình hợp lý! Xin hãy thống thiết sửa đổi. Nếu 

không, sẽ là tội nhân chung thân của cả Nho lẫn Thích đấy! 

576. Thư trả lời cư sĩ Chương Đạo Sanh (thư thứ tư) 

Nhận  được  thư,  biết  bọn  họ  vẫn  có  thể  thực  hành,  vui  mừng,  an  ủi 

đến cùng cực! Mẹ ông bệnh đã ba mươi mấy năm, sao chẳng chí thành 

niệm Phật và niệm Quán Thế Âm để hồi hướng cho mẹ, và đem chuyện 

này  khuyên  vợ  và  con  cái  cũng  niệm  như  thế?  Phận  làm  con  tu  trì  cho 

cha mẹ, nếu tâm chân thành ắt sẽ có cảm ứng lạ lùng! Hãy nên gởi thư 

uyển chuyển khuyên chính mẹ ông cũng niệm như thế. Nếu từ đây còn 

có  thể  sanh  lòng  tin,  chân  thật  hành  thì  căn  bệnh  lâu  năm  sẽ  trở  thành 

bậc đạo sư hướng dẫn xuất thế. 

Nay thuận theo ý ông, cũng đặt pháp danh cho mẹ ông để mong thật 

sự  thêm  một  cành  hoa  sen  trong  ao  bảy  báu  cõi  Tây  Phương.  Nay  đặt 

pháp danh cho cụ là Đức Siêu, nghĩa là nhất tâm niệm Phật, vượt khỏi 

trần  lụy  thế  gian  trong  hiện  tại.  Do  lúc  chưa  niệm  Phật  thì  lòng  hoàn 

toàn đặt nơi trần lụy; đã có thể nhất tâm niệm Phật sẽ chẳng thấy trần lụy 

động được cái tâm. Đấy chính là do trần lụy mà vượt trỗi được trần lụy 

vậy!  Lâm  chung  vượt  thoát  tam  giới,  lên  thẳng  chín  phẩm  sen.  Chẳng 

những  không  bị  bệnh  khổ  mà  còn  có  thể  cứu  vớt  hết  thảy  chúng  sanh 

97 Đây là một câu nói trích từ lời vấn đáp giữa Mạnh Tử và Vạn Chương trong thiên 

Vạn Chương Thượng của sách Mạnh Tử:   “Tích giả phất quỹ sanh ngư ư Trịnh Tử 

 Sản, Tử Sản sử giảo nhân súc trì chi. Giảo nhân phanh chi, phản mạng viết: ‘Thỉ xả 

 chi, ngữ ngữ yên, thiểu tắc dương dương yên, du nhiên đắc thệ’. Tử Sản viết: ‘Đắc 

 kỳ sở tai, đắc kỳ sở tai!’ Giảo nhân xuất, viết: Thục vị Tử Sản trí? Dư ký phanh nhi 

 thực  chi,  viết:  đắc  kỳ  sở  tai,  đắc  kỳ  sở  tai.  Cố  quân  tử  khả  khi  dĩ  kỳ  phương,  nan 

 võng  dĩ  phi  kỳ  đạo”   (Xưa  kia  chợt  có  người  đem  cá  sống  biếu  cho  Tử  Sản  nước 

Trịnh. Tử Sản bảo người hầu đem thả trong ao nuôi cá. Người hầu bèn đem nướng 

rồi  trở  về  thưa:  “Lúc  mới  thả,  cá  nằm  ngoi  ngóp,  một  lúc  sau  bèn  sống  động,  tung 

tăng bơi đi mất rồi”. Tử Sản nói: ‘Nó đã đến được chỗ sống yên vui rồi! Nó đã đến 

được chỗ sống yên vui rồi!’ Người hầu đi ra, nói: “Ai bảo Tử Sản có trí? Ta nướng 

ăn mất rồi mà còn nói: ‘Nó đã đến được chỗ sống yên vui rồi! Nó đã đến được chỗ 

sống yên vui rồi!’ Do vậy, có thể dùng lời lẽ hợp lý để lừa quân tử, chứ khó thể dùng 

lời phi lý để dối gạt được). Chúng tôi dịch đoạn văn này theo cách giải thích của Tứ 

Thư Bạch Thoại Giải. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 157 of 315

bệnh khổ cùng lìa các khổ, cùng hưởng các sự vui. 

Phận  làm  con  phụng  sự  cha  mẹ,  lấy  hầu  hạ,  phụng  dưỡng  làm  nền 

tảng ban đầu, lấy lập thân hành đạo làm cái gốc lớn lao. Nếu trong tâm 

khởi  lên  tà  niệm,  đấy  chính  là  bất  hiếu!  Hãy  nên  lập  tức  sám  trừ  cho 

sạch, ngõ hầu tâm này không lúc nào, không niệm nào chẳng xứng với 

thiên địa quỷ thần, ấy là nền tảng đã lập. Lại còn dùng lòng tín nguyện 

niệm  Phật,  công  phu  chân  thật,  thiết  tha,  thì  sống  sẽ  dự  vào  bậc  hiền 

thánh, mất về cõi Cực Lạc, ai ngăn cản được? 

Nếu  như  miệng  nói  tu  trì,  tấm  lòng  chẳng  lành,  muốn  mạo  danh 

“chánh nhân quân tử, chân thật tu trì” thì sẽ trở thành gã chân tiểu nhân 

mưu mẹo, man trá, vô liêm, vô sỉ! Vốn muốn khinh người, rốt cuộc trở 

thành  tự  khinh!  Những  kẻ  như  thế  đều  vốn  là  hạng  đại  thông  minh,  có 

bản  lãnh  lớn  lao,  há  chẳng  đáng  buồn  quá  đỗi  ư?  Ví  như  [gươm  báu] 

Can Tương, Mạc Da98 chặt ngọc như bùn, đem dùng để chặt bùn thì bùn 

chẳng  thành  được  gì,  chỉ  hao  hụt  sức  bén  nhọn!  Nguyện  ông  thấu  hiểu 

lời  Quang,  dốc  lòng  thực  hiện  thì  thánh  hiền,  Phật,  Bồ  Tát,  há  lẽ  nào 

chuyên ở tận đâu đâu, chẳng ở tại nơi ta ư? 

Kinh  Thư  nói:   “Chỉ  vì  thánh  mất  niệm  mà  thành  cuồng,  chỉ  do 

 cuồng  khắc  chế  được  ý  niệm  mà  thành  thánh”.   Kinh  Phật  dạy:   “Trong 

 thế gian có hai hạng người mạnh mẽ, một là tự chẳng tạo tội, hai là gây 

 tội rồi biết hối”.  Sửa lỗi chẳng tiếc nuối chính là phương cách để mong 

thành thánh của Nho gia; bộc bạch tội khiên chính là điều trọng yếu để 

đệ tử Phật khôi phục cái gốc. Thư từ mấy năm, ông vẫn chưa thể bày tỏ 

lỗi  mình  lần  nào!  Do  Quang  thấy  ông  còn  chịu  phát  tâm  tu  hành  nên 

cũng  không  truy  tới  quá  khứ  của  ông,  vẫn  viết  thư,  tặng  sách  cho  ông, 

mong ông sống sẽ dự vào bậc thánh hiền, mất sẽ lên cõi Cực Lạc. Nào 

biết ông vẫn giả dối tô chuốt lời lẽ, mà vẫn chẳng thấy đó là dối người! 

98 Can Tương, Mạc Da là tên hai thanh kiếm báu được đúc từ thời Chiến Quốc. Theo 

Chiến Quốc Sách, Can Tương là người nước Ngô, sống vào thời Xuân Thu, rất giỏi 

đúc kiếm. Mạc Da là vợ ông ta. Vua Ngô là Hạp Lư sai Can Tương đúc kiếm, nhưng 

nấu  mãi  sắt  không  chảy.  Mạc  Da  thấy  vậy  bèn  tắm  rửa  sạch,  nhảy  vào  lò,  sắt  liền 

chảy  tan.  Nhờ  đấy,  Can  Tương  đúc  thành  hai  thanh  kiếm  sắc,  thanh  trống  (hùng 

kiếm) đặt tên là Can Tương, thanh mái (thư kiếm) đặt tên là Mạc Da. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 158 of 315

Nay  thấy  ông  nói  trước  kia  đã  từng  tịnh  tọa  ba  năm,  đối  với  Tinh 

Thần  Học99  khá  có  tâm  đắc  khiến  Quang  đau  lòng!  Ông  đã  có  thể  như 

thế,  sao  lại  làm  những  thứ  hành  vi  như  thế.  Một  năm  là  đã  quá  nhiều, 

huống  chi  lại  mấy  năm!  Mười  mắt,  mười  tay100,  cùng  thấy,  cùng  nghe, 

tính  muốn  dối  Quang  há  có  được  chăng?  Ông  thấy  thư  này  nếu  có  thể 

thống  thiết  sửa  đổi  tâm  trước  thì  vẫn  chưa  trễ  tràng.  Nếu  không,  tôi  sẽ 

vĩnh  viễn  tuyệt  giao,  mặc  cho  ông  đạo  học  cao  siêu  trùm  lấp  cõi  đời, 

Quang chẳng can dự! 

Con  người  với  tấm  thân  chỉ  bảy  thước  lại  sánh  với  trời  đất  cùng 

mang tiếng là Tam Tài là vì có thể thay cho trời giáo hóa, tham dự giúp 

đỡ  sự  sanh  thành  dưỡng  dục  của  trời  đất.  Nếu  không,  con  người  xấu 

hèn hơn cầm thú đến trăm ngàn lần! Vì thế, Mạnh Tử nói:   “Kỳ cơ hy”  

(chẳng khác chi lắm)101, há nào phải chỉ  “kỳ cơ hy”  mà thôi! Trước đây, 

nhà tù Tào Hà Kính gởi tới hai ngàn cuốn kinh do ông Sài Dã Ngu đặt 

in,  nay  tôi  bảo  gởi  mười  cuốn  để  làm  hướng  dẫn  cho  những  liên  hữu 

cùng ở [trong trại giam]! Mong ông hãy suốt đời đọc thuộc lá thư Quang 

gởi cho ông Ngu thì sẽ do ngay nơi “phước đường”  (nhà tù, thời cổ gọi trại 

 giam là Đường) này liền đạt đến cõi Cực Lạc. 

Nay gởi cho ông một gói An Sĩ Toàn Thư, một gói Thọ Khang Bảo 

Giám gồm hai mươi lăm cuốn, Văn Sao thì đã bảo Chiết Giang Ấn Loát 

Công Ty gởi cho ông ba gói sách để tặng cho chú bác trong nhà ông và 

99  Tinh  Thần  Học  (Noology)  là  một  môn  học  chuyên  nghiên  cứu  tâm  lý,  tinh  thần 

căn nguyên của con người, được coi như một trong những môn học mở đường cho 

Tâm Lý Học sau này. Từ ngữ này vốn ghép từ hai chữ Nous (tâm trí) và Logos (lý 

luận, học thuật) trong tiếng Hy Lạp. Ngày nay, Tinh Thần Học là một môn học cố 

gắng nghiên cứu và hệ thống những cơ cấu, nguyên lý dẫn đến sự hiểu biết cũng như 

những hiện tượng tinh thần, sự tư duy, hình thành khái niệm, hình ảnh trong tâm lý 

con người v.v… Sở dĩ Tổ quở trách ông Chương Đạo Sanh vì ông này khoe đã dụng 

công nhất tâm niệm Phật để cầu được nhất tâm nhưng lại tu pháp tịnh tọa của ngoại 

đạo, nghiên cứu tràn lan khiến cho tâm rối loạn, nhất là sa đà vào những lý luận nhị 

nguyên  của  khoa  Phân  Tâm  Học  Tây  Phương  trong  khi  chưa  hiểu  sâu  xa  về  Tịnh 

Độ. Do vậy, những gì ông ta khoe dụng công nhất tâm niệm Phật, buông xuống vạn 

duyên v.v… đều chỉ là những lời khoe khoang đầu môi chót lưỡi mà thôi! 

100 Đây là một thành ngữ  “thập mục cộng chiêm, thập thủ cộng chỉ”  (mười mắt cùng 

trông, mười tay cùng chỉ), ý nói chuyện rõ rành rành, không giấu vào đâu được nữa! 

101 Đây vốn một câu nói trong sách Mạnh Tử, thiên Ly Lâu Hạ:  “Nhân chi sở dĩ dị ư 

 cầm thú giả cơ hy, thứ dân khử chi, quân tử tồn chi”  (Con người chẳng khác cầm thú 

cho mấy, chỉ khác ở chỗ bẩm tánh có nhân nghĩa, nhưng kẻ tầm thường vứt bỏ thiên 

tánh  ấy,  còn  bậc  quân  tử  gìn  giữ  được).  Chúng  tôi  dịch  câu  nói  này  theo  cách  giải 

thích của Tứ Thư Bạch Thoại Giải. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 159 of 315

các  huynh  đệ  đọc;  nhưng  cần  phải  răn  nhắc  họ  cung  kính,  đừng  khinh 

nhờn. Nếu chẳng thể đọc được xin hãy tặng lại cho người thông văn lý, 

có  tín  tâm,  ngõ  hầu  chẳng  đến  nỗi  do  phước  mà  mắc  họa!  Những  điều 

khác không rảnh rỗi để nhắc đến, chỉ đọc kỹ trong Văn Sao sẽ tự có cái 

để  làm  khuôn  phép.  Lá  thư  gởi  cho  Sài  Dã  Ngu  có  thể  coi  như  là  giáo 

huấn  thiết  thực  cho  hết  thảy  mọi  người  mong  thành  thánh,  thành  hiền, 

học Phật, học Tổ, chứ không phải chỉ là giáo huấn thiết thực dành riêng 

cho kẻ sống trong Phước Đường! 

577. Thư trả lời cư sĩ Thí Tông Đạo 

Ba hôm trước nhận được di cảo của cha ông, biết nhà ông tổ đức rất 

sâu. Làm phận con muốn cho cha mẹ được vẻ vang, hãy nên lấy giữ vẹn 

luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm 

các điều ác, vâng giữ các điều lành làm gốc. Nếu không, dẫu cho tổ phụ 

công đức mỗi mỗi đều chói ngời, nhưng thân ta chẳng hành đạo, đâm ra 

khiến  cho  cha  mẹ  bị  nhục!  Nước  ta  loạn  lạc  từ  xưa  đến  nay  chưa  từng 

có, cái gốc họa là vì Trình - Châu đả phá nhân quả, cho là “Phật gạt gẫm 

ngu  phu,  ngu  phụ!”  Lại  còn  hiểu   “trí  tri  cách  vật”   sai  be  sai  bét!  Bác 

nhân quả thì không có cái gốc để trị quốc, trị dân. Hiểu sai   “cách vật”  

thành “thấu hiểu cùng tận lý của mọi sự vật trong thiên hạ” thì mấy ai có 

thể làm được! 

Trong  bản  Tục  Biên  Di  Cảo  của  cha  ông  đã  giảng:  [Đạt  đến]   “trí 

 tri”  là do nơi  “cách vật” , giảng giải khá rộng rãi, nhưng thật ra vẫn chưa 

phải là căn bản để thành ý chánh tâm; bởi lẽ, chữ Vật ấy chỉ cho những 

tư dục trong tâm. Một khi trừ được tư dục trong tâm rồi thì đúng đúng, 

sai sai, trọn chẳng lầm loạn! Hễ có tư dục thì chẳng biết được lẽ chánh, 

như gã yêu vợ thương con, dẫu vợ con không tốt, hắn trọn chẳng biết là 

không  tốt,  do  vì  tư  dục  yêu  mến  đã  ngăn  chướng,  che  lấp  chân  tri  rồi! 

Trình  -  Châu  hiểu  sai  [chữ  “vật”  trong  “cách  vật”]  là  “ngoại  vật”  (vật 

chất ở bên ngoài cái tâm) nên chỉ nói đến chánh tâm thành ý, chứ không 

nhắc  đến  “trí  tri  cách  vật”.  Hễ  lầm  lẫn  chỗ  này  thì  ai  nấy  chẳng  dụng 

công nơi trừ khử tư dục. Đấy chính là một sự đại bất hạnh cho nền học 

thuật của nước ta! 

Cụ cố của ông là bậc quân tử tận tụy thực hành, ba anh em ông hãy 

nên vâng theo đức của người đời trước mà tận lực hành thiện pháp thế 

gian lẫn xuất thế gian để tự lợi, lợi người thì trên là làm rạng mày nở mặt 

cụ cố, dưới là tạo khuôn mẫu tốt đẹp cho con cháu, mà cũng làm gương 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 160 of 315

mẫu tốt đẹp cho cả làng, cả ấp. Sự vinh hiển ấy làm sao diễn tả cho xuể? 

Chị ông là Thanh Liên thật hiền, điều này có thể thấy qua lời răn dạy của 

cha ông. Do đấy biết nề nếp giáo dục trong gia đình của cha mẹ ông; cố 

nhiên  Quang  nào  dám  múa  lưỡi!  Nhưng  cha  con  ông  đã  coi  Quang  là 

thầy, nên chẳng ngại gì dùng thân phận một vị thầy để khuyên răn, khích 

lệ! 

578. Thư trả lời cư sĩ Tế Huệ 

Sáu mươi mấy tuổi! Chẳng còn là khách lâu ngày trong cõi đời nữa 

đâu!  Hãy  nhất  tâm  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương,  [tha  thiết,  chân 

thành] như chôn cha mẹ, như cứu đầu cháy. [Đặt cho ông] pháp danh là 

Tông Huệ, nghĩa là dùng pháp này để cứu vớt khắp hết thảy. Quang già 

rồi,  mục  lực  lẫn  tinh  thần  đều  chẳng  đủ,  chẳng  thể  viết  khai  thị  tường 

tận. Nay gởi cho ông hai gói sách, xin hãy chí thành cung kính đọc thì 

không  mối  nghi  nào  chẳng  cởi  gỡ,  có  nguyện  gì  đều  được!  Từ  nay  về 

sau đừng gởi thư đến nữa, do tôi không có sức để thù tiếp! 

579. Thư trả lời cư sĩ Tông Nghĩa 

Chuyện thọ giới tùy theo ý nguyện của mình. Thọ lại cũng được, mà 

không  thọ  lại  cũng  chẳng  sao.  Ông  muốn  đắp  y  thì  hãy  nên  tuân  theo 

cấm  chế  của  đức  Phật  mà  mặc  mạn  y,  đừng  dùng  y  năm  điều.  Mạn  y 

chính  là  loại  y  gồm  năm  miếng  dài102,  còn  y  năm  điều  là  y  gồm  [năm 

miếng dài ghép lại, nhưng mỗi miếng lại cắt ra] thành [hai miếng] một 

miếng dài, một miếng ngắn. Hiện thời phần nhiều sử dụng bừa bãi! 

Người  tại  gia  không  nhất  định  phải  đắp  y;  nếu  [đắp  y  sai  loại]  trái 

với cấm chế của đức Phật, chẳng thà không đắp y có tốt hơn hay không? 

Đối với chuyện đốt hương trên đỉnh đầu hay trên cánh tay vốn là nhằm 

để  phát  tâm  cúng  Phật,  chứ  không  phải  là  đốt  hương  để  thọ  giới!  Xin 

hãy chú trọng chân tu, đừng chỉ mong cầu nơi hình thức hư danh thì may 

mắn lắm thay! 

580. Thư trả lời cư sĩ Thang Cẩm Trung 

102 Do thời ấy khổ vải quá hẹp nên Mạn Y (y trơn) phải may ghép bằng năm miếng 

vải  dài  mới  đủ  kích  thước  tấm  y.  Nhưng  năm  miếng  ấy  không  được  cắt  nhỏ  theo 

chiều dọc kẻo trở thành Y năm điều. Nay thì mạn y được may bằng cả một khổ vải, 

không còn loại Mạn Y năm miếng nữa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 161 of 315

Ngày  Hai  Mươi  Tám  tháng  Ba,  Quang  nhận  được  thư  của  ông 

Vương Hải Tuyền từ bưu cục Nhị Giáp ở Hải Môn gởi đến, cho biết bọn 

ông X… đã vâng theo lời phủ dụ từ đàn cầu cơ, liên lạc các giới nông, 

công,  thương,  giáo  dục,  quân  đội,  chánh  khách  trong  bốn  huyện  Nam 

Thông, Hải Môn, Khải Đông, Như Cao, thiết lập đạo tràng cầu cho thế 

giới hòa bình, đã thành lập được mấy chục nơi. Quang bảo ông Vương: 

“Từ nay trở đi, bất luận người đã quy y hay chưa quy y trong bốn huyện 

ấy tôi đều chẳng trao đổi thư từ với họ. Dẫu họ có gởi thư bảo đảm tới, 

tôi cũng để nguyên thư trả lại nhằm khỏi bị bọn X… lôi kéo Quang vào 

chuyện  cầu  cơ!  Bởi  lẽ,  các  cơ  quan  Phật  giáo  trong  bốn  huyện  đều  bị 

bọn  chúng  hiệu  triệu,  Quang  chẳng  lọt  bẫy  chúng!  Người  đời  sau  sẽ 

chẳng thể đem chuyện cầu cơ hoại loạn Phật pháp bắt tội Quang được!” 

Ngoài thư xin quy y ra, các hạ chưa nêu rõ tên huyện. Nếu ghi rõ tên 

huyện, thư sẽ bị gởi trả lại, quyết chẳng bóc ra. Nay đã bóc ra xem, thấy 

ông đã lôi kéo được ba người giới thiệu, có thể thấy được lòng Thành; 

do vậy bèn đặt pháp danh là Huệ Chánh, nhưng vẫn để nguyên thư [của 

những người giới thiệu] gởi trả lại để lần sau họ khỏi gởi thư tới nữa! 

Ông X… vốn là bậc quân tử hậu đức, hồi còn dạy dỗ học sinh trong 

ngành giáo dục, do dụng tâm quá độ bị bệnh103, thuốc Tàu lẫn thuốc Tây 

đều chẳng thể chữa lành, có người bạn khuyên niệm Phật, liền dần dần 

khỏi bệnh. Năm Dân Quốc 11 (1922), Quang từ Phổ Đà đến chùa Thái 

Bình  ở  Thượng  Hải,  ông  ta  thường  đến  thăm.  Năm  sau,  ông  ta  trở  về 

quê  khuyên  người  khác  ăn  chay  niệm  Phật  có  cảm  ứng  lớn  lao.  Mười 

mấy năm qua vẫn chưa biến đổi. Gần đây mê đắm chuyện cầu cơ, Quang 

biết được bèn cực lực chỉ rõ điều lợi lẽ tệ của việc cầu cơ, nhưng ông ta 

đã  được  [những  linh  quỷ  giáng  cơ  mạo  danh  thần  tiên]  khen  ngợi  đến 

nỗi mất trí điên cuồng, chẳng những không nghe lời Quang khuyên mà 

còn đem thư Quang đốt đi. Cuối thư Quang gởi cho ông ta có câu:  “Nếu 

 chẳng  coi  lời  Quang  là  đúng  thì  hãy  giao  cho  ngọn  lửa” .  Ông  ta  viết 

thư trả lời Quang:  “Tôn dụ104 đọc xong liền giao cho ngọn lửa” , lại còn 

103  Theo  những  điều  nói  ở  đây  thì  ông  X…  chính  là  Giang  Dịch  Viên.  Thoạt  đầu 

Giang Dịch Viên nhiệt tình tin tưởng Tịnh Độ, lập Phật Quang Xã ở Vụ Nguyên, đề 

xướng rất tích cực, viết rất nhiều sách có giá trị. Về sau do mê cầu cơ đến nỗi coi tổ 

Ấn Quang là người ương bướng, không nghe theo “thánh giáo” của “chư Phật, chư 

tiên”! 

104 Do ông ta tôn tổ Ấn Quang làm thầy, nên lời lẽ trong thư của Tổ được coi như lời 

thầy nhắc nhở, dạy dỗ học trò, nên dùng mỹ từ là  “tôn dụ”  (lời răn dạy, phủ dụ tôn 

quý). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 162 of 315

gởi mấy bài cơ bút khen ngợi Quang, muốn mê hoặc Quang. Quang bảo: 

 “Bậc thánh nhân đắc đạo, quyết chẳng khen ngợi người khác quá lố như 

 thế! Do một chuyện này, có thể biết đấy là linh quỷ giả mạo!”  Sau khi 

đem nguyên thư gởi trả lại, ông ta lại gởi mấy bài [cơ bút] nữa! Quang 

nói:  “Tuy họ khen ngợi Quang, càng khiến Quang chán ngán. Ai có chí 

 nấy, mỗi người thấy đúng - sai mỗi cách. Từ nay về sau, đừng gởi cho 

 tôi một chữ nào nữa!” 

Quang không có sức hoằng pháp, nào dám dùng cách cầu cơ tưởng 

chừng như là đúng mà [thật ra là] sai để hoại loạn Phật pháp ư? Nói đến 

cái  lợi  của  cầu  cơ  thì  những  hành  động  tốt  lành  như  cứu  trợ  tai  ương 

v.v…  quyên  mộ  đều  chẳng  được  mấy.  Những  lời  giáng  cơ  thì  ai  cũng 

chẳng  dám  trái  nghịch,  nhưng  thật  ra  quá  nửa  là  do  người  vịn  cơ  bút 

ngụy  tạo,  chứ  chưa  chắc  đã  đều  phải  là  do  linh  quỷ  giả  mạo,  huống  là 

chân  tiên  ư?  Còn  bảo  là  của  Phật,  Bồ  Tát  giáng  cơ  thì  càng  chẳng  cần 

phải nói nữa! Điều này tuy có lợi, nhưng quả thật đã dẫn khởi điều tệ. Vì 

thế, chẳng muốn nhận lấy cái hại của thói tệ ấy, mà ngay cả điều ích lợi 

của nó cũng chẳng dám nhận! Xin hãy dựa theo pháp môn Tịnh Độ để 

tự hành, dạy người và đưa thư này cho ba người giới thiệu xem ngõ hầu 

bọn  họ  đều  biết  rõ  nguyên  do.  Đừng  gởi  thư  tới  nữa  để  chẳng  đến  nỗi 

lầm lẫn sanh lòng oán cừu! 

581. Thư trả lời cư sĩ Huệ Hải (thư thứ nhất) 

Nhận được thư đầy đủ, nhưng vì gặp đúng kỳ [thiện tín tới Phổ Đà] 

dâng  hương  nên  bận  rộn  chẳng  thể  trả  lời  ngay  được!  Hôm  trước,  tôi 

đã nhờ phòng kế toán chùa Thái Bình ở Thượng Hải gởi [cho ông] một 

trăm bộ Văn Sao. Nếu sách sắp hết thì có thể giảm số lượng xuống một 

nửa,  đều  gởi  bằng  thư  bảo  đảm;  họ  sẽ  gởi  ngay.  Nếu  ở  Tân  Giang  có 

nhiều người muốn thỉnh thì khi Quang sang Thượng Hải sẽ gởi một trăm 

bộ nữa để mong kết duyên, khoản tiền ấy không cần phải gởi trả! Nhưng 

ai có thể đứng ra in Quán Âm Bồ Tát Tụng thì không nguyện nào chẳng 

được  chu  toàn,  sẽ  dần  dần  cảm  hóa  được  quyến  thuộc,  lâu  ngày  họ  sẽ 

đều  được  cảm  hóa  mà  không  hay  không  biết;  nhưng  điều  ấy  tùy  thuộc 

cái tâm của chính mình có chân thành hay không? Nếu chính mình vẫn 

theo thói sáo rỗng, bày vẽ giả dối bề ngoài thì sẽ không có sức cảm hóa, 

ngược lại còn chuốc lấy nỗi nhục bị phỉ báng. [Bởi lẽ], pháp thế gian hay 

xuất thế gian đều lấy thân làm gốc! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 163 of 315

Thư  từ  bình  thường  chỉ  nên  dùng  những  chữ  dễ  nhận  biết  là  được 

rồi, cần gì phải cố ý dùng từ ngữ tinh xảo, bóng bảy, đến nỗi người đọc 

không hiểu trọn vẹn! Hết thảy những thiện sự đều xin tùy hỷ, [làm được 

những việc ấy] quả thật là đại Bồ Đề tâm. Đợi sau này khi có lúc rảnh 

rỗi,  sẽ  trình  bày  cặn  kẽ  nhân  duyên  thành  lập  Viện  Mồ  Côi  chùa  Pháp 

Vân,  xin  ông  hãy  tùy  tâm  tán  trợ.  Trong  Văn  Sao  đã  có  hai  bài  sớ  về 

chuyện  này,  [đọc  hai  bài  sớ  ấy]  chắc  sẽ  hiểu  được  ý  [của  những  người 

đứng  ra  xướng  suất].  Chuyện  ấy  không  do  Quang  đề  xướng  mà  do  các 

vị như Ngụy Mai Tôn v.v…  (Mai Tôn giữ chức quan Hàn Lâm vào đời Thanh 

 trước kia, đến thời Dân Quốc bèn ẩn cư, đủ biết tánh tình khẳng khái của ông ta) lôi 

kéo Quang vào đấy để giúp phần náo nhiệt vậy! 

582. Thư trả lời cư sĩ Huệ Hải (thư thứ hai) 

Nhận được thư đầy đủ. Ông nói đến bệnh cũ, chắc đã lành hẳn rồi. 

Đã nhận được hối phiếu, đừng lo. Sự vãng sanh của Không Tam tuy kỳ 

lạ,  nhưng  thật  ra  hết  sức  bình  thường,  chẳng  có  mảy  may  lạ  lùng,  đặc 

biệt gì! Như người trở về nhà, hễ muốn đi liền đi. Nếu trước hết chẳng 

quét dọn tâm địa cho sạch sẽ thì sẽ bị nghiệp lôi kéo, chính mình cũng 

chẳng thể làm chủ được mảy may nào, chỉ đành theo nó đi. Chuyện ấy 

nếu là thật thì ngài Đế Nhàn và sư Đàm Hư sẽ tự ghi chép để làm rạng 

rỡ môn đình, chẳng cần đến ông và tôi nhọc lòng lo thay cho họ! 

Còn đối với chuyện cưới gả của con cái hiện thời thì một khi nó đã 

tự  quyết  định,  chỉ  đành  thuận  theo  nó.  Nếu  không,  sau  này  bọn  chúng 

chắc sẽ buông lời oán trách. Tuy nói là “không thốt ra lời oán trách nào”, 

nhưng một mai tình yêu gần cạn thì những kẻ ly hôn, đi lấy người khác 

chẳng biết số đến bao nhiêu! Nước nhà sắp hưng thịnh thì luân thường, 

kỷ  cương  ắt  sẽ  chấn  hưng;  nước  nhà  sắp  suy  bại  ắt  luân  thường,  kỷ 

cương sẽ lỏng lẻo, bỏ phế! Đã chẳng nói gì đến luân thường, kỷ cương, 

thì  còn  nói  gì  đến  gia  giáo  nữa?  Gia  giáo  (giáo  dục  trong  gia  đình)  đã 

không có thì đất nước há có người hiền được ư? Đấy là một điều đại bất 

hạnh cho nước ta! Nếu chuyện con cái đã xong xuôi rồi thì hãy để mặc 

cho chúng nó tự chủ trương nhằm chống đỡ thể diện theo kiểu mới của 

bọn chúng! Chúng ta hãy chuyên tâm niệm Phật để tu pháp môn cũ kỹ 

của chúng ta thì đôi bên đều được thoải mái, ngõ hầu chẳng đến nỗi phải 

lo lắng quá sức về chuyện con cái để rồi đại sự sanh tử của chính mình 

xôi hỏng bỏng không! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 164 of 315

583. Thư trả lời cư sĩ Huệ Hải (thư thứ ba) 

Niệm  kinh,  niệm  Phật  đều  có  thể  siêu  độ  vong  nhân.  Chỉ  có  điều 

niệm  Phật  thì  có  thể  không  gián  đoạn,  chứ  niệm  kinh  chẳng  thể  không 

gián  đoạn  như  niệm  Phật  được!  Hơn  nữa,  niệm  kinh  tốn  sức  hơn  niệm 

Phật.  Do  vậy,  Quang  thường  khuyên  người  khác  niệm  Phật.  Ông  phát 

nguyện niệm Địa Tạng Kinh rất tốt. 

Gần đây, Mai Tôn rất chân thật niệm Phật, lo toan thực hiện những 

nghĩa cử tốt lành. Nói ông ta xuất gia chính là lời đồn. Chí thành, cung 

kính quả thật là cái gốc để mong thành hiền, thành thánh, học Phật, học 

Tổ.  Hễ  tâm  con  người  chú  trọng  nơi  cung  kính  thì  hết  thảy  những  cái 

tâm phóng túng, tà vạy, xa xỉ sẽ tự không còn do đâu dấy lên được nữa! 

Ông  đã  chân  thật  hành  trì  như  thế,  cũng  phải  nên  khuyên  vợ  con  tùy 

phần tùy sức tu trì thì mới đúng là đạo “tự lợi, lợi người từ thân đến sơ” 

ngõ hầu ai nấy tâm đều được tương ứng với Phật. 

584. Thư trả lời cư sĩ Huệ Hải (thư thứ tư) 

Nhận được thư cho biết Hoàng Đích Viên sẽ sang Thượng Hải thăm 

viếng. Ngày hôm qua ông ta có tới đây, tán gẫu về duyên do giữa Tịnh 

và  Mật.  Căn  bệnh  của  người  học  Mật  Tông  là  “muốn  đắc  thần  thông, 

muốn  thành  Phật  ngay  trong  thân  hiện  tại”.  Hễ  hỏi  đến  thì  ai  cũng  nói 

không  có  ý  niệm  ấy,  nhưng  thật  ra,  không  một  ai  chẳng  có  ý  niệm  đó! 

Bởi lẽ, trước hết người xướng suất hướng dẫn đã dùng thần thông để thu 

hút, lay động kẻ khác thì người học sao lại chẳng có ý niệm ấy cho được? 

Ngày  hôm  qua  có  khoảng  năm  sáu  vị,  chứ  không  phải  một  mình  ông 

Hoàng. Bọn họ có tin tưởng hay không, tôi chẳng bận tâm! Bọn họ học 

Mật mà hồi hướng Tịnh Độ cố nhiên là chánh lý; chỉ sợ bọn họ đã coi rẻ 

sự vãng sanh Tịnh Độ, chỉ muốn thành Phật ngay trong thân hiện tại thì 

chắc sẽ đến nỗi mắc bệnh! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 165 of 315

Nếu bọn họ không có thứ tri kiến ấy sẽ trọn chẳng đến nỗi khen ngợi 

Đại Ngu105. Đã khen ngợi Đại Ngu tức là coi những gì Đại Ngu đã nói là 

lời luận nghị hết sức xác đáng! Nhưng đệ tử “thành Phật” của Đại Ngu 

hoàn toàn không có những biểu thị cho thấy họ đã thành Phật! Đủ thấy 

ông ta hứa khả người khác đã [chứng đắc] bừa bãi để mong được người 

đời cung kính cúng dường, tôn xưng mình là vị cao tăng đã thành Phật. 

Ông  ta  phạm  đại  vọng  ngữ,  mắc  tội  “đem  phàm  lạm  thánh”  quả  thật 

chẳng nhỏ! 

Chúng  ta  chỉ  nên  giữ  lấy  cách  tu  trì  Tịnh  Độ,  nhường  cho  hết  thảy 

mọi người đều được thành Phật để độ bọn ta thì may mắn chi hơn? Hai 

đứa  con  trai  ông  cùng  đến  Bắc  Bình  (Bắc  Kinh),  hãy  cực  lực  khuyên 

chúng  nó  học  hành  giỏi  giang.  Muốn  học  hành  giỏi  giang  thì  trước  hết 

phải  bắt  đầu  bằng  lập  chí,  lập  phẩm  đức,  biết  nhân,  rõ  quả.  Không  lập 

chí thì sẽ không có gì để hướng về. Không lập phẩm đức thì việc làm bị 

kém hèn, nhơ bẩn. Không biết nhân quả thì không thể ngăn chặn tà niệm 

hòng  giữ  được  lòng  Thành,  ắt  sẽ  đến  nỗi  lọt  vào  phường  tiểu  nhân  mà 

không hay biết! 

585. Thư trả lời cư sĩ Huệ Hải (thư thứ năm)

Nhận được thư đầy đủ, ông đã ăn chay niệm Phật, hãy nên làm cho 

quyến thuộc cùng được hưởng vô thượng lợi ích ấy thì mới là đạo tự lợi, 

lợi tha. Thế đạo hiện thời là thế đạo hoạn nạn. Nếu chẳng tu trì sẵn, rốt 

cuộc chẳng biết sau này sẽ nguy hiểm ra sao! Nếu có thể chí thành niệm 

Phật và niệm Quán Âm thì sẽ được gia hộ ngấm ngầm. Trước đây, tôi sợ 

Văn Sao đã phát ra hết, nay thầy Chân Đạt từ chùa Thái Bình trở về núi, 

105 Đại Ngu tên thật là Lý Thúc Bồi (còn có tên là Lý Tông Đường), quê ở Vũ Hán. 

Thoạt đầu xuất gia tại chùa Đông Lâm ở Lô Sơn, tu pháp môn Tịnh Độ, sau nghiên 

cứu Giáo Học. Theo đồ tôn của Đại Ngu là Nguyên Âm lão nhân, Đại Ngu từng tu 

Ban Châu tam-muội đến nỗi đầu gối sưng phù, không bước đi được, nhưng vẫn tinh 

tấn, dùng tay bò đi để tiếp tục thực hành Ban Châu tam-muội. Tương truyền, trong 

khi tu tam-muội này, ông ta cảm được Phổ Hiền Bồ Tát hiện thân quán đảnh, truyền 

trao  một  loại  Mật  Pháp  gọi  là  Tâm  Trung  Tâm  Mật  Pháp,  tức  chú  pháp  Đại  Tùy 

Cầu Đà La Ni và Phật Tâm Kinh trong Đại Tạng. Sau sáu năm tu tập, ông hạ sơn và 

truyền dạy pháp môn này, trở thành tổ sư tông phái Ấn Tâm Tông (còn gọi là Tâm 

Mật), để tóc và trở lại đời sống cư sĩ. Ông ta thường hiển thị thần thông lôi kéo tín 

đồ. Đương thời, tín đồ đông đến năm sáu vạn người. Phái này cho tới hiện nay vẫn 

còn tại Hoa Lục và Đài Loan, họ tôn Vương Tương Lục làm đệ nhị tổ, Nguyên Âm 

lão nhân là đệ tam tổ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 166 of 315

cho biết hãy còn mấy trăm bộ. Nếu ông muốn kết duyên thì tôi sẽ gởi tới 

ba bốn chục gói  (mỗi gói là ba bộ), chẳng cần phải thỉnh từ Thương Vụ Ấn 

Quán là loại sách in bằng giấy có độ bóng. 

Đối với những lời tôn kính thừa thãi thì ở nơi xa bất tiện, chẳng cần 

phải  bắt  chước  theo  thói  tục  sáo  rỗng  ấy.  Ngay  như  với  những  bộ  Văn 

Sao  đã  gởi,  cũng  đừng  gởi  tiền  [thỉnh  sách]  tới,  vì  những  sách  ấy  vốn 

nhằm  để  kết  duyên.  Nếu  có  thể  khiến  cho  người  nơi  đất  Cáp  (Cáp  Nhĩ 

Tân:  Harbin)  đều  cùng  sanh  lòng  tin  thì  lợi  ích  lớn  lao  thay!  Đợi  đến 

mùa Thu khi Quang sang Thượng Hải sắp chữ cuốn Đại Sĩ Tụng xong, 

thương lượng giá thành ổn thỏa, thích đáng, sẽ in một chương trình gởi 

kèm theo thư để ông tự đứng ra bỏ tiền in, hoặc khuyên người khác bỏ 

tiền ra in, ngõ hầu sách được lưu truyền rộng rãi thì sẽ vô cùng lợi ích. 

Ông  đã  trì  tụng  các  kinh  như  Kim  Cang  v.v…  thì  cũng  chẳng  cần 

phải bỏ [không trì tụng nữa], nhưng phải đều đem hết công đức trì kinh 

tụng chú hồi hướng vãng sanh thì lục độ, vạn hạnh sẽ đều trở thành trợ 

duyên vãng sanh. Đấy chính là viên tu vậy! 

586. Thư trả lời cư sĩ Huệ Hải (thư thứ sáu) 

Năm mới106 đã đến, chúc ông đứng - ngồi hưởng phước, các duyên 

như  ý.  Ngày  Hai  Mươi  Chín  tháng  Chạp,  Ngụy  Mai  Tôn  từ  Nam  Kinh 

gởi thư đến có kèm theo thư ông, cho biết đã đảm nhiệm in hơn ba ngàn 

cuốn Đại Sĩ Tụng, tôi cảm thấy vui mừng, may mắn khôn cùng! Ông nói 

đến  chuyện  lệ  phí  chuyển  tiền,  bưu  phí  v.v…  thì  Quang  đã  ứng  ra  rồi. 

Do Cáp Nhĩ Tân xa xôi, dẫu không có ai đứng ra bỏ tiền in, cũng sẽ gởi 

chừng đó bộ để sự giáo hóa từ bi của Đại Sĩ được biết đến rộng rãi. Món 

tiền ấy bất quá một hai trăm đồng, cần gì phải tính toán chi ly vậy? 

Đại Sĩ Tụng đã được sắp chữ xong, tổng cộng hai trăm lẻ sáu trang, 

thêm hai trang ghi tên công đức, thành ra hai trăm lẻ tám trang. Mỗi bộ 

sẽ tốn thêm một xu thì một ngàn bộ sẽ phải tốn thêm mười đồng, nhưng 

106 Nguyên văn “Hiến Tuế”. Hiến Tuế (獻歲) là tên gọi khác của tháng Giêng nên 

chữ Hiến Tuế thường được dùng trong các lời chúc Tết. Có lẽ trong mười hai tháng 

của Âm Lịch, tháng Giêng được gọi với nhiều tên khác nhau nhất, ngoài tên thông 

dụng nhất là Chánh Nguyệt ra, còn có các tên sau đây: Nguyên nguyệt, đoan nguyệt, 

mạnh nguyệt, chinh nguyệt, sơ nguyệt, gia nguyệt, tam vi nguyệt, tưu nguyệt, mạnh 

xuân, khai tuế, phát tuế, hiến tuế, phương tuế, hoa tuế, tảo xuân, xuân vương, mạnh 

dương, mạnh tưu, thủ dương, tân chánh, hạ chánh, thanh dương, tam dương, sơ xuân, 

thỉ  xuân,  khai  xuân,  đại  thốc,  thủ  xuân,  nguyên  dương,  chánh  dương,  dần  nguyệt, 

thái nguyệt... 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 167 of 315

chẳng cần phải gởi bù khoản tiền ấy. Như sau này có ai muốn bỏ tiền ra 

in, hỏi tới thì hãy đem chuyện này bảo với họ để họ biết nguyên do. 

Đối với khoản tiền đã gởi, nếu lần này Trung Hoa [Thư Cục] đã giao 

biên nhận thì thôi. Nếu như sau này có ai gởi tiền thì bất luận bao nhiêu 

người cũng chỉ gởi một biên lai chung cho người đứng ra gởi tiền, chẳng 

cần phải giao biên lai cho từng người, bởi lẽ chuyện này khác với quyên 

mộ để làm thiện sự. Chuyện này sẽ có sách để giao cho người ta thì cần 

gì phải giao biên lai nữa? Người đứng ra gởi tiền hễ nhận được biên lai 

liền biết món tiền đem gởi đã được giao tới nơi không bị thất lạc là được 

rồi! Lúc sách in xong, đa số sách ấy sẽ do công ty chuyển vận gởi đến 

tận chỗ ở. Xin hãy dựa theo danh sách quyên mộ để phân phát thì so ra 

sẽ ổn thỏa, thích đáng hơn! 

Mai Tôn chẳng ở tại Thượng Hải, vì thế gởi thư của ông cho Quang, 

nhờ báo với Trung Hoa [Thư Cục] rằng: “Đối với chuyện ghi tên người 

làm  công  đức,  hãy  nên  dùng  biện  pháp  đỡ  tốn  giấy:  Từ  mười  đồng  trở 

lên  thì  đề  tên,  còn  dưới  mười  đồng  thì  chỉ  ghi  tổng  cộng  in  bao  nhiêu 

bộ là được rồi”. Do [mỗi bộ] đỡ tốn một trang giấy thì hai vạn bộ sẽ tiết 

kiệm được ba mươi đồng, mười vạn bộ sẽ tiết kiệm được một trăm năm 

mươi đồng. Huống chi đã có sách giao cho họ, chẳng đến nỗi bị dị nghị, 

cho là đã mất tiền xuông v.v… Nêu tên người làm công đức và số sách 

[đứng in] thì một là để nêu rõ thiện tâm của người đứng ra bỏ tiền in, hai 

là để nêu rõ người ấy đã lưu thông bao nhiêu đó cuốn. 

587. Thư trả lời cư sĩ Huệ Hải (thư thứ bảy) 

Hôm qua, cư sĩ Kiếm Thanh đến đây, cầm theo thư ông, khôn ngăn 

vui mừng, an ủi. Lễ giáo thế gian suy vi, chuyện cưới gả phần nhiều chú 

trọng sát sanh để phô trương, chẳng biết nam nữ lập gia đình là đầu mối 

của nhân luân, là chuyện vui mừng đẹp đẽ nhất. Do tổ chức cuộc lễ vui 

mừng tốt đẹp ấy mà đến nỗi có vô số con vật bị lâm vào tử địa để cung 

cấp  cho  con  người  ăn  nuốt;  hung  ác,  xui  xẻo  đến  cùng  cực!  Nhưng 

người đời vẫn cứ coi đó là sang vì quen thói xấu ác mà ra! Nếu suy nghĩ, 

ắt cái tâm hồi hộp bất an sẽ tràn trề nẩy sanh. Phong tục chuyển biến đều 

do  một  hai  người  đứng  ra  đề  xướng  mà  được  bắt  đầu.  Ông  gả  con  gái 

như  thế   (tức  là  đãi  khách  bằng  cỗ  chay)  chắc  sẽ  có  người  bắt  chước  làm 

theo, chắc là lề thói xa xỉ cũng sẽ do đây mà dần dần giảm bớt! 

Tôi  thường  nói:   “Thiên   hạ  chẳng  yên,  thất  phu  có  trách  nhiệm”, 

trách nhiệm ấy ở nơi đâu? Chính là trong gia đình khéo dạy dỗ con cái, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 168 of 315

nhưng dạy dỗ con gái lại càng thiết yếu hơn! Bởi lẽ, nếu con gái hiền ắt 

sẽ  có  thể  giúp  chồng  thành  tựu  đức  hạnh,  nêu  gương  mẫu  cho  con  cái. 

Từ đấy, con cháu sẽ nối tiếp nhau làm người hiền thiện. Hãy nên dạy cho 

lệnh ái107 hiểu cặn kẽ nghĩa này, trong Văn Sao đã nhiều lần nhắc đến. 

Nếu cô ta đọc thuộc rồi tận lực thực hành thì lợi ích lớn lắm! 

Cư  sĩ  Kiếm  Thanh  đạo  tâm  chân  thật,  thiết  tha,  thật  chẳng  dễ  có; 

nhưng do thời gian ngắn ngủi, chỉ ở lại một đêm rồi đi, thất vọng không 

chi hơn! Đã gởi đi năm gói Đại Sĩ Tụng trong hôm Mười Tám tháng Tư, 

chắc đã nhận được rồi! Tổng cộng là ba mươi lăm bộ, sau đó lại gởi bao 

nhiêu bộ đó nữa. Số còn lại thì đợi sách được in ra trong lần thứ hai, thứ 

ba mới có thể giao trọn hết số lượng được. Văn Sao đã cho sắp chữ, ước 

chừng trong năm nay có thể ra sách; so với lần trước tăng thêm ba bốn 

vạn chữ; nhưng chỉ là “gom lá, đắp cát” mà thôi, rốt cuộc đều chẳng liên 

can gì tới Phật pháp lẫn tâm pháp! 

588. Thư trả lời cư sĩ Huệ Hải (thư thứ tám) 

Nhận  được  thư,  biết  ông  từ  chức,  về  ở  nhà,  hằng  ngày  cùng  quyến 

thuộc  tu  trì  Tịnh  nghiệp  để  mong  cùng  thoát  khỏi  thế  giới  khổ  sở  này, 

lên cõi Cực Lạc kia, thường được thân cận A Di Đà Phật, Quán Âm, Thế 

Chí và các vị thượng thiện nhân, khôn ngăn vui mừng, an ủi. 

Mùa Đông năm ngoái, Chiết Giang Ấn Loát Công Ty ở Hàng Châu 

gởi tới hai mươi gói Tăng Quảng Văn Sao bản in mới bằng thư bảo đảm, 

mỗi gói là ba bộ, bốn gói Thọ Khang Bảo Giám, mỗi gói là hai mươi lăm 

cuốn; tôi đã bảo gởi tới chỗ ông tại đường Hoa Viên, chẳng biết ông đã 

nhận  được  hay  chưa?  Những  sách  ấy  tặng  cho  ông  để  kết  duyên.  Nếu 

chưa nhận được, xin hãy đến bưu cục hỏi xem những sách này rốt cuộc 

đã  giao  tới  chỗ  nào?  Lại  nữa,  đã  gởi  tới  Cáp  Phụ  Tuyên  Giảng  Đường 

năm  mươi  gói  An  Sĩ  Toàn  Thư,  mỗi  gói  bốn  bộ,  hai  mươi  gói  Thọ 

Khang Bảo Giám. 

Sợ  rằng  chưa  thể  gởi  được  Văn  Sao  vì  trong  hôm  Hai  Mươi  tháng 

Chạp năm ngoái, [ấn quán] gởi hóa đơn giao hàng tới, [cho biết có lẽ] ba 

bốn bữa sau sẽ gởi sách đi. Nào ngờ đến hôm Hai Mươi Bốn, [ấn quán] 

bị  chạm  điện,  gian  nhà  chánh  bị  cháy  sạch  nhà  cửa  lẫn  đồ  đạc.  Sách 

Quán Âm Tụng, An Sĩ Toàn Thư, Văn Sao, Bảo Giám, bốn bức Chỉ Bản 

của Quang đều bị cháy ra tro. Tôi đã thỏa thuận với công ty ấy để in một 

vạn cuốn Văn Sao và ba vạn cuốn Bảo Giám. Họ in trước năm ngàn bộ 

107 Danh xưng tỏ vẻ kính trọng con gái của người khác. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 169 of 315

Văn Sao, hai vạn cuốn Bảo Giám nhưng báo với Quang đã in xong xuôi 

toàn  bộ,  đã  phát  ra  một  nửa,  đòi  phải  giao  tiền.  Quang  bảo  họ  gởi  hóa 

đơn giao sách tới, nhưng khoản tiền ấy tôi chưa trả. Đến khi chùa Thái 

Bình ở Thượng Hải sắp đem tiền tới, họ mới đem tờ hóa đơn ấy gởi tới, 

[khi ấy] tôi mới biết họ chỉ in một nửa, nhưng đã dùng lố tiền ấn loát hơn 

một ngàn đồng. Ngày hôm trước nhận được tờ hóa đơn ấy thì ngày hôm 

sau  liền  nhận  được  tin  họ  bị  hỏa  hoạn.  Đây  là  vì  họ  một  mực  gian  trá, 

điêu ngoa khiến cho thần nổi giận mà ra. Nếu ước theo lương tâm để nói, 

sách của Quang không đến nỗi bị cháy nhiều lắm vì những sách đã đóng 

bìa xong đều được cất trong một căn nhà nhỏ ở phía sau, căn nhà nhỏ ấy 

chưa cháy; còn những sách chưa hoàn tất thì để ở chỗ đóng bìa. 

Nếu bọn họ không thiếu lương tâm, giao hết số sách đã in xong cho 

Quang,  Quang  vẫn  phải  chịu  thiệt  trên  dưới  một  ngàn  đồng  (đây  là  món 

tiền họ xài lố). Nếu bọn họ thiếu lương tâm, Quang sẽ tổn thất khoảng hai 

ngàn ba trăm đồng, không tính bốn bức Chỉ Bản [bị cháy] trong [khoản 

tiền thất thoát] ấy. Đây là vì Quang không có đạo đức, bọn họ vô lương 

tâm, hết thảy Tịnh nghiệp học nhân thiếu duyên đọc những sách ấy cho 

nên mới có tai nạn này. 

Trong  tháng  Nhuận,  tôi  sẽ  sang  in  ở  Thượng  Hải.  Phàm  những  ai 

đã bỏ tiền đều căn cứ theo số tiền mà giao đủ sách, chẳng thiếu sót mảy 

may  nào!  Phàm  những  sách  để  kết  duyên  thì  đành  lượng  sức  mà  thôi, 

chẳng  thể  như  trước  được!  Xin  hãy  đến  Tuyên  Giảng  Đường  hỏi  xem 

An Sĩ Toàn Thư, Thọ Khang Bảo Giám như tôi đã nói [trong phần trên] 

đã gởi tới hay chưa? Văn Sao gởi tới bao nhiêu đó bộ; nếu chưa gởi tới 

trọn hết thì vẫn còn thiếu họ sáu mươi sáu đồng, trong mùa Hạ sẽ gởi tới. 

Nếu đã gởi đủ số thì dư ra hơn hai trăm đồng. 

Lệ phí chuyển tiền ở đất Cáp Nhĩ Tân quá nặng. Bất luận là Tuyên 

Giảng  Đường  hay  ông  đều  đừng  nên  gởi  tiền  tới.  Tuy  Quang  gặp  phải 

nạn  này  nhưng  vẫn  chưa  đến  nỗi  túng  quẫn  không  làm  gì  được!  Trong 

khoảng Xuân - Hạ sẽ có đôi ba gói Di Đà Kinh Bạch Thoại Chú và Gia 

Ngôn Lục được gởi tới. Hai loại sách này Quang đều cho tạo thành bốn 

bức Chỉ Bản, tính gởi một bức sang Cáp Tuyên Giảng Đường hoặc chùa 

Cực  Lạc,  ngõ  hầu  sau  này  chẳng  cần  phải  thỉnh  sách  từ  phương  Nam 

nữa. 

Thế  đạo  hiện  thời  không  có  cách  nào  vãn  hồi.  Nếu  muốn  cứu  đời, 

ngoại trừ đề xướng nhân quả báo ứng và giáo dục trong gia đình, không 

thể nào thực hiện được. Giáo dục trong gia đình rất cần chú ý đến nhân 

quả báo ứng, nhưng dạy dỗ con gái lại là thiết yếu nhất! Bởi lẽ, không 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 170 of 315

có hiền nữ sẽ không có hiền mẫu, không có hiền mẫu làm sao có con cái 

hiền lương cho được? Đấy chính là pháp luân căn bản. Những điều con 

người hiện thời đề xướng toàn là cành nhánh. Từ thuở bé đã chẳng biết 

đến đạo làm người và sự lý nhân quả báo ứng thì một khi bị kẻ tà vạy dụ 

dỗ sẽ mặc sức làm càn. Những đứa phế luân thường, vứt bỏ lòng thẹn, 

giết cha, gian mẹ đều do thuở ban đầu không được mẹ hiền un đúc mà 

ra! 

589. Thư trả lời cư sĩ Lý Thiếu Viên (thư thứ nhất) 

Mấy hôm trước, nhận được thư do Lý Viên Tịnh chuyển đến, biết cư 

sĩ gần đây tu trì khá thiết tha mà cái tâm lợi người lại càng hết sức chân 

thật,  thiết  tha,  tôi  khôn  ngăn  vui  mừng,  an  ủi!  Chương  trình  của  Niệm 

Phật Đoàn khá hay, chỉ có lời khai thị trong khi trợ niệm không hợp lẽ 

cho lắm nên tôi sửa đổi đại lược và nêu nguyên do. Đã giao cho Lý Viên 

Tịnh cầm đi, chắc ông đã đọc qua rồi! 

Gần  đây,  Quang  bận  bịu  đến  tột  bậc  do  phải  giảo  chánh,  đối  chiếu 

Lịch Sử Cảm Ứng Thống Kỷ. Sách ấy do Quang từng khuyên Ngụy Mai 

Tôn  biên  tập  vào  năm  Dân  Quốc  13  (1924).  Ông  ta  cũng  hết  sức  hoan 

hỷ,  nhưng  do  tinh  lực  không  đủ,  phải  bỏ  dở  giữa  chừng.  Năm  trước, 

Nhiếp  Vân  Đài  thỉnh  Hứa  Chỉ  Tịnh  biên  tập,  hoàn  thành  bản  thảo  vào 

tháng  Tám.  Nhiếp  Vân  Đài  bị  bệnh,  chẳng  thể  lo  toan  được.  Do  muốn 

thỏa mãn ý nguyện xưa của mình, Quang liền một mình gánh vác chuyện 

ấy,  nay  đã  sắp  chữ  gần  xong.  Lại  còn  sắp  xếp  một  bản  in  khác  với  cỡ 

chữ Tứ Hiệu Tự, cho in bằng giấy báo; ước chừng cuối tháng Mười Một 

sẽ có thể sắp chữ xong. Xong chuyện, sẽ ở ẩn lâu dài. 

Bộ sách ấy thâu thập những sự tích cảm ứng trong hai mươi bốn bộ 

sử, lại còn có thêm lời bình luận sao cho phù hợp với nhân quả ba đời 

như  đức  Phật  đã  nói.  Nếu  hạng  Nhất  Xiển  Đề  chẳng  thèm  để  mắt  tới 

thì không biết làm sao; chứ nếu ngó tới, ắt sẽ có ngày cải tà quy chánh! 

Do vậy, Quang chẳng tiếc sức nhọc nhằn để lo liệu. Hiện thời đã quyên 

mộ đủ tiền in hai vạn bộ  (trọn chẳng phải là đặc biệt quyên mộ, mà là có những 

 người  biết  được  liền  xin  bỏ  tiền  giúp  đỡ  [ấn  hành]).   Một  đồng  có  thể  in  được 

hai  bộ.  Sách  được  chia  thành  bốn  cuốn,  gồm  ba  trăm  năm  chục,  sáu 

chục trang. Hiện thời, do vẫn chưa sắp chữ xong nên chưa thể biết chắc 

số trang được, nhưng ước chừng là như thế, dẫu bao nhiêu đi nữa cũng 

không vượt quá số trang ấy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 171 of 315

Nói tới chuyện quy y thì do ông đã quyết định, Quang cũng chỉ đành 

tùy  duyên.  Nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Trí  Viên,  nghĩa  là  dùng  cái 

trí  vô  ngại  viên  dung  để  tu  Chân  ngay  trong  cõi  tục,  hiểu  trọn  vẹn  các 

pháp, chuyên tu Tịnh nghiệp hòng tự lợi, lợi tha  (tuy hiểu trọn vẹn các pháp, 

 nhưng  quyết  chẳng  thể  không  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp.  Nếu  không,  sẽ  chẳng  phải  là 

 Tịnh nghiệp hành nhân mà chính là người tu pháp môn tự lực theo đường lối thông 

 thường). 

Những  bậc  đại  thông  gia  hiện  thời  phần  nhiều  muốn  cho  môn  đình 

cao  lớn,  nên  phần  nhiều  giảng  thuyết  những  pháp  chẳng  hợp  căn  cơ, 

hoặc chỉ bàn nói điều huyền lẽ diệu, chuyên ỷ vào tự lực, chắc sẽ đến nỗi 

Chân lẫn Tục đều ngoắt ngoéo, bị cõi đời cười chê  (Phàm là người học Phật 

 ắt  phải  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,    đừng 

 làm các điều ác, vâng giữ các điều lành. Chẳng y theo điều này để dạy người thì sẽ 

 chẳng hợp căn cơ! Muốn học Phật pháp, ắt phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn 

 phận. Nếu không, còn là tội nhân trong thế gian, làm sao đạt được lợi ích chân thật 

 nơi  Phật  pháp  ư?)  Những  điều  khác  đã  nói  tường  tận  trong  Văn  Sao,  Gia 

Ngôn Lục, ở đây không viết cặn kẽ. Xin hãy sáng suốt suy xét thì may 

mắn thay! 

Ông nói người vãng sanh ít ỏi, quả thật là do tín nguyện chẳng chân 

thật  thiết  tha  mà  ra!  Nếu  tín  nguyện  chân  thật,  thiết  tha,  dẫu  lúc  lâm 

chung  mới  niệm  thì  được  vãng  sanh  vẫn  là  hợp  lẽ.  Nếu  hời  hợt,  phù 

phiếm,  trong  tâm  vẫn  mơ  màng  phước  báo  đời  sau,  làm  sao  vãng  sanh 

được?  Gốc  bệnh  ở  nơi  ấy,  chớ  nên  không  biết!  (Ngày  Hai  Mươi  Ba  tháng 

 Mười năm Dân Quốc 18 - 1929)

590. Thư trả lời cư sĩ Lý Thiếu Viên (thư thứ hai) 

Nhận được thư và Tự Tri Lục, biết tâm mộ đạo của cư sĩ và các vị 

hết sức chân thật, thiết tha, tiếc là chưa biết gương mẫu tu hành tốt đẹp, 

bèn coi những lời nói nhăng nói càn, đơm đặt bịa chuyện là quý báu nhất 

 (chỉ  Tự  Tri  Lục)  rồi  muốn  lưu  thông  [những  lời  do  kẻ  khác  bịa  đặt],  ngõ 

hầu  ai  nấy  đều  đạt  được  cảnh  ấy,  chẳng  biết  đấy  chính  là  lời  lẽ  ma  mị 

đáng ghét bậc nhất, dẫn dắt người khác lọt vào cảnh ma! 

Đầu  mùa  Hạ  năm  ngoái,  cư  sĩ  La  Tế  Đồng  ở  Thượng  Hải  có  được 

cuốn  sách  ấy  liền  cho  in  thạch  bản  một  ngàn  cuốn  để  biếu  tặng  người 

khác. Cư sĩ Đinh Quế Tiều muốn lưu truyền rộng rãi bèn bảo Tế Đồng 

gởi cho Quang một gói; còn Quế Tiều tự viết thư cho Quang, xin Quang 

đọc để “hễ sách chẳng đến nỗi làm cho người khác bị lầm lạc thì sẽ viết 

lời  phê  bình  tường  tận”,  còn  cậy  Quang  viết  lời  tựa  để  mong  được  lưu 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 172 of 315

truyền rộng rãi. Quang đọc xong, khôn ngăn kinh dị, bèn để nguyên gói 

sách gởi trả lại cho Quế Tiều, cực lực thuật rõ những cái họa của cuốn 

sách ấy. 

Bởi  lẽ,  [sách  ấy  sẽ]  lôi  kéo  những  kẻ  sơ  tâm  chẳng  dụng  công  nơi 

nhất tâm chí thành nghĩ nhớ, mà chỉ thường muốn thấy cảnh giới tốt đẹp. 

Nếu họ vừa thấy cuốn sách này sẽ liền chẳng học theo bà Hồ chân thật 

dụng công mà cứ chuyên muốn đạt được cảnh giới tốt đẹp giống như bà 

Hồ. Do cái tâm cuồng vọng, gấp rút, thiết tha, thường khởi ý niệm như 

thế  ấy,  ắt  sẽ  đến  nỗi  dẫn  khởi  oán  gia  trong  đời  trước  biến  hiện  những 

cảnh kẻ ấy hâm mộ và khi vừa được thấy cảnh ấy liền sanh lòng hoan hỷ 

lớn lao, oán gia sẽ liền dựa vào thân. Kẻ ấy liền mất trí điên cuồng, Phật 

cũng  chẳng  thể  làm  sao  [cứu  giúp  người  ấy]  được!  Quang  cũng  chẳng 

thể bảo “lời bà Hồ kể toàn là bịa chuyện”, nhưng cũng chẳng dám bảo là 

chân thật không dối trá. Vì sao vậy? Nếu bà ta thật sự đạt đến loại cảnh 

giới  ấy,  há  lẽ  nào  chẳng  biết  những  lời  lẽ  ấy  sẽ  khiến  cho  người  khác 

bị lầm lẫn. Xin hãy nói với ông La Tế Đồng, từ nay đừng gởi tặng cho 

người khác nữa! Những sách còn lại hãy nên giao cho ngọn lửa để diệt 

mầm họa. 

Chưa  đầy  một  tháng  sau,  ông  Vương  Mưu  Phụng  ở  Hàng  Châu  lại 

nhận được cuốn sách ấy, khôn ngăn hoan hỷ, cũng cho in thạch bản một 

ngàn cuốn. Có người bảo hãy gởi cho Quang xin chứng minh, giám định. 

Do vậy ông ta viết thư và gởi sách đến, Quang liền lấy đại ý những lời 

đã  nói  với  ông  Đinh  Quế  Tiều  để  phúc  đáp.  Vương  Mưu  Phụng  mới 

ngưng  in,  đem  thư  Quang  đăng  trên  tờ  Phật  Học  Châu  San,  sao  các  vị 

vẫn  chưa  đọc?  Mùa  Thu  năm  ngoái  tôi  sang  đất  Hỗ,  hỏi  Tế  Đồng  đã 

phân phát hết hay chưa? [Ông ta] nói hãy còn hai ba trăm cuốn, chẳng 

dám phân phát, tính đốt đi. Quang khen ngợi: “Ông thiêu đi sẽ có công 

đức vô lượng vô biên!” 

Mùa Hạ năm nay tôi đến đất Hỗ, Tế Đồng từ kinh đô trở về, hỏi dò 

thực chất của bà Hồ mới biết con người ấy rất thông minh nhưng phiền 

não  rất  nặng!  [Bà  ta]  sống  trong  Cực  Lạc  Am,  hễ  có  chuyện  nào  hơi 

chẳng vừa ý bèn chửi bới người khác. Về sau bị bệnh thổ huyết, chẳng 

lâu sau đã chết. Lúc chết chẳng biết có phải là vì thổ huyết hay không? 

Cũng  chẳng  biết  cảnh  tượng  lúc  mất  ra  sao?  Mà  văn  tự  của  bà  ta  cũng 

không được lưu loát như thế đâu; đấy là do một cư sĩ ở Tứ Xuyên soạn 

ra,  Quang  biết  người  ấy,  nhưng  chẳng  muốn  nêu  tên!  Đến  tháng  Sáu, 

có một cư sĩ người Hồ Nam từng sống tại Cực Lạc Am, kể [về bà Hồ] 

chẳng khác gì lời Tế Đồng đã thuật! Đủ thấy bọn họ chỉ muốn dối đời 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 173 of 315

trộm  danh,  chẳng  đoái  hoài  đã  dẫn  dắt  người  khác  vào  cái  họa  ma  mị! 

Than ôi, đau đớn thay! 

Chư  vị  muốn  được  lợi  ích  thật  sự,  hãy  nên  dựa  theo  lời  Phật,  Bồ 

Tát, Tổ Sư để tu, quyết sẽ được lợi ích chân thật. Cổ đức dạy người, chỉ 

giảng cho người khác cách dụng công, ai lại lôi hết cảnh giới của chính 

mình  đã  thấy  để  bảo  ban  người  khác!  Viễn  công  đại  sư  là  Sơ  Tổ  Liên 

Tông đến lúc lâm chung thấy Phật mới nói với môn nhân:   “Ta đã thấy 

 thánh tượng ba lần, nay lại được thấy, ta vãng sanh đây!”  Nếu luận về 

thân  phận  của  Viễn  Công  thì  cao  hơn  bà  Hồ  đâu  phải  chỉ  như  sự  cách 

biệt giữa trời với vực! Há phải Ngài chỉ ba lần thấy thánh tượng, chẳng 

có  một  tí  cảnh  giới  tốt  đẹp  nào  khác  ư?  Nếu  đạt  đến  lúc  “tâm  không, 

cảnh tịch” thì còn có cảnh giới chi nữa! Ấy gọi là   “tâm và Phật tương 

 ứng, tâm lẫn Phật cùng mất, bốn tướng chẳng còn, ba tâm108 há được? 

” “Vô niệm mà thường niệm” chính là niệm mà trọn chẳng có cái tâm để 

niệm và [chẳng thấy có] đức Phật được niệm. Nơi ấy nào có cảnh giới? 

Nếu  niệm  đến  mức  như  thế  thì  chẳng  ngại  gì  tịnh  cảnh  Tây  Phương  sẽ 

phô bày trọn vẹn triệt để. Nhưng do “niệm tịch, tình vong” nên lại càng 

được  lợi  ích  nơi  đấy,  quyết  chẳng  đến  nỗi  sanh  lòng  hoan  hỷ  lớn  lao, 

hiểu lầm tin tức đến nỗi ma dựa phát cuồng. 

Nếu  lúc  chưa  đạt  đến  nhất  tâm  mà  trong  tâm  cứ  niệm  niệm  mong 

tưởng  cảnh  giới  thì  khi  cảnh  giới  ấy  hiện,  chắc  chắn  sẽ  gặp  họa.  Kinh 

Lăng  Nghiêm  dạy:   “Chẳng  nghĩ  là  thánh  cảnh  thì  gọi  là  cảnh  giới  tốt 

 lành; nếu coi là thánh cảnh thì sẽ lạc vào các loài tà”.  Đấy tuy vẫn chưa 

phải là cảnh ma được cảm vời bởi cái tâm bộp chộp, vọng động, nhưng 

hễ sanh lòng hoan hỷ cho là “đã chứng thánh quả” thì sẽ trở thành gã ma 

con! Huống chi ngay từ lúc ban đầu tâm đã như vậy, tâm ma chiêu cảm 

cảnh ma, cứ tưởng là cảnh thánh ư? Xin hãy đọc kỹ Tịnh Độ Thập Yếu, 

Tịnh Độ Thánh Hiền Lục thì sẽ có cái để noi theo, không cách chi bị ma 

dựa được! 

591. Thư trả lời cư sĩ Tịnh Thiện (thư thứ nhất) 

Nghề Y dễ khuyến hóa người khác nhất. Phàm là kẻ có bệnh không 

ai chẳng mong bệnh chóng lành. Bảo họ “ăn chay niệm Phật sẽ tiêu trừ 

túc nghiệp, tăng trưởng thiện căn” thì tự họ sẽ chịu tin theo. Tin rồi niệm 

thì bệnh sẽ chóng lành. Hơn nữa, đừng học theo Tây Y; nói chung [Tây 

108 Bốn tướng: tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả. 

Ba tâm: tâm quá khứ, tâm hiện tại, tâm vị lai. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 174 of 315

Y] dạy người ta ăn thịt vì thịt giàu chất dinh dưỡng; những hạng người 

ấy  trong  tương  lai  đều  phải  làm  thức  ăn  cho  kẻ  khác  bởi  nói  đạo  lý 

ngược  ngạo,  tự  hại,  hại  người!  Ông  chịu  giữ  tấm  lòng  tốt  đẹp  ấy  thì  Y 

đạo  ắt  sẽ  tiến  triển  lớn  lao.  Sách  Nhị  Khóa  Hiệp  Giải109  đã  không  còn, 

tôi bảo gởi cho ông một bộ Văn Sao. Quang già rồi, chỉ nên y theo Văn 

Sao tu trì, chẳng cần phải gởi thư tới nữa do không có sức để thù tiếp! 

592. Thư trả lời cư sĩ Tịnh Thiện (thư thứ hai) 

Mỗi người nhập đạo đều có thời tiết, nhân duyên. Những sách thuộc 

loại khuyên răn [kiêng giết, phóng sanh] thường chép truyện ông Triệu 

X… là huyện lệnh xứ Bồ Thành, Phước Kiến, ăn chay trường thờ Phật. 

Bà  vợ  trọn  chẳng  có  lòng  tin,  nhằm  dịp  sanh  nhật  năm  mươi  tuổi  bèn 

mua rất nhiều con vật còn sống, tính giết để đãi khách. Ông Triệu bảo: 

“Bà muốn chúc thọ nhưng lại khiến cho những con vật này đều bị chết, 

có yên lòng được chăng?” Bà vợ đáp: “Ông toàn nói những câu vô ích! 

Nếu nghe theo lời Phật dạy, nam nữ cũng không được ngủ chung, những 

con vật này cũng không giết thì chưa đầy mấy chục năm, trọn khắp thế 

giới sẽ đều là súc sanh hết!” Ông Triệu không biết làm sao, đành để mặc 

bà ta. 

Đến  đêm,  bà  vợ  mộng  thấy  đi  xuống  bếp,  trông  thấy  người  ta  giết 

lợn, tự mình đã biến thành con lợn. Đầu bếp trói chặt bốn vó con lợn, đặt 

lên  bàn  mổ  để  giết,  đầy  tớ  đứng  bên  cạnh  xem,  [bà  ta]  vội  kêu  họ  cứu 

nhưng chẳng một ai nghe tiếng! Giết rồi mổ bụng, móc ruột ra, vẫn cảm 

thấy  đau  đớn.  Giết  xong  con  lợn  lại  giết  những  con  vật  khác  thì  chính 

mình lại biến thành những con vật khác, đau đớn không thể nào nói nổi! 

Tạm ngưng một khắc, lại thấy một đứa đầy tớ cầm một con cá chép vào. 

109 Sách Nhị Khóa Hiệp Giải do ngài Quán Nguyệt Hưng Từ biên soạn vào đầu thời 

Dân Quốc, nhằm giải thích ý nghĩa của hai thời công khóa sáng tối trong Thiền môn, 

chủ  yếu  dùng  giáo  nghĩa  tông  Thiên  Thai  để  biện  định,  sách  có  những  đồ  biểu  rất 

chi tiết nên rất hữu ích cho người sơ cơ dễ nhớ hiểu các thuật ngữ Phật học phức tạp. 

Ngài Hưng Từ quê ở huyện Thiên Thai, tỉnh Chiết Giang, tự là Quán Nguyệt, là một 

vị cao tăng trong tông Thiên Thai, tuy sùng phụng giáo nghĩa Thiên Thai nhưng đặc 

biệt hâm mộ Tịnh Độ, giáo hóa rộng khắp các nơi từ Thượng Hải đến Hàng Châu. 

Sư chuyên hoằng dương Giáo Quán, nhưng chuyên tu Tịnh nghiệp không lười nhác, 

nghiêm trì giới luật, sống hết sức đạm bạc, được tôn xưng là bậc tôn túc đệ nhất ở 

Thượng  Hải.  Sư  soạn  cuốn  Nhị  Khóa  Hiệp  Giải  vào  năm  1912.  Sư  còn  soạn  cuốn 

Kim Cang Kinh Dị Tri Sớ cũng được lưu hành rộng rãi. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 175 of 315

Nha  đầu110  nói:  “Đem  con  cá  chép  này  giao  cho  đầu  bếp  nấu  canh  cá 

cho bà chủ, để khi bà chủ thức dậy sẽ dùng làm món điểm tâm!” Họ liền 

chặt đầu đuôi, lóc vảy, chặt thành từng miếng nhỏ. Mỗi một miếng đều 

cảm  thấy  đau  đớn,  thống  khổ  cùng  cực,  choàng  tỉnh  dậy,  kinh  hồn  vỡ 

mật! [Ngay lúc đó], nha đầu bưng canh cá lên mời ăn điểm tâm, chẳng 

nỡ lòng ăn nữa, sai đem những con vật đã mua phóng sanh hết. Do đích 

thân  nếm  mùi  vị  [thống  khổ  vì  bị  giết  chóc],  bèn  theo  chồng  ăn  chay 

niệm Phật, cầu sanh Tây Phương. Vợ ông chắc cũng được oai thần Tam 

Bảo gia bị, cũng đích thân nếm mùi vị ấy rồi cõi lòng mới xoay chuyển. 

Lời đồn Lộc Uyển là nơi Ngô Vương nuôi hươu chưa đủ để làm căn 

cứ! Sợ rằng xưa kia có Lộc Uyển Tự, do lâu năm nên đã mất dấu. Nhà 

Nho bèn đem ý nghĩa [tên vườn] Linh Hữu111 của Văn Vương ghép vào. 

[Còn trong danh xưng] Lộc Uyển Liên Xã thì Lộc Uyển (Mrgadāva) là 

nơi đức Phật thuyết pháp khi mới thành đạo. Liên Xã chính là pháp để 

người tu hành lúc lâm chung được vãng sanh Tây Phương. [Như vậy thì 

danh xưng Lộc Uyển Liên Xã] đã nêu bật [ý nghĩa] “bao gồm hết thảy 

những  nghĩa  từ  đầu  đến  cuối  trong  giáo  pháp  của  suốt  cả  một  đời  đức 

Phật”. 

Hiện thời chiến tranh liên miên, tai họa kết lại, há nên khởi công xây 

dựng lớn lao? Xây dựng chính là chuốc lấy họa bị bọn thổ phỉ cướp đoạt, 

là nền tảng chuốc lấy cái họa bị phi cơ oanh tạc. Xây dựng càng đẹp đẽ, 

tai họa càng lớn! Nếu thật sự hoằng pháp lợi sanh thì dù trong gia đình 

hay nơi đất trống đều là chỗ để diễn thuyết lợi ích [của pháp môn Tịnh 

Độ].  Tu  trì  có  chia  ra  mấy  chỗ  cũng  đâu  có  trở  ngại  gì,  vừa  chẳng  tốn 

tiền, tốn sức mà cũng chẳng bỏ lỡ công việc, cũng giống như đi ra chợ 

110 Nha đầu: đứa tớ gái. Vì thuở xưa những đứa tớ gái thường để tóc búi thành hai 

trái đào hai bên nên gọi là “nha đầu” hoặc “nha hoàn” (thường bị đọc trại thành “a 

hoàn”). “Nha” (丫) là vật gì có ngạnh xòe ra. Đôi khi, người ta cũng gọi những đứa 

con gái còn bé là “nha đầu”. 

111 Linh Hữu vốn là vườn nuôi thú của Châu Văn Vương. Tên gọi này được nhắc đến 

trong bài thơ Linh Đài, thiên Đại Nhã của Kinh Thi:  “Vương tại Linh Hữu, ưu lộc du 

 phục”  (vua ở vườn Linh Hữu, hươu cái, hươu đực tung tăng vây quanh). Sách Mao 

Truyện giảng:  “Hữu (囿)  là nơi nuôi dưỡng các loài cầm thú, vườn của thiên tử rộng 

 một  trăm  dặm,  vườn  của  chư  hầu  rộng  bốn  mươi  dặm”.   Về  sau,  Linh  Hữu  thường 

được đồng nhất với Thượng Uyển của nhà vua. Thậm chí, Thượng Uyển trên cõi tiên 

cũng được gọi là Linh Hữu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 176 of 315

mua gom các thứ đem về nhà dùng112. 

Mở  mang  một  đạo  tràng  hoằng  pháp  lớn  lao  thì  phải  đợi  sau  này 

nhằm lúc tình thế hòa bình mới có thể làm được. Hiện thời, các tỉnh bị 

hạn hán dữ dội, sắp xảy ra thảm trạng con người ăn thịt lẫn nhau. Một 

mai  vỡ  đê  thì  sẽ  dùng  cách  nào  để  kiềm  chế?  Tri  kiến  của  Quang  trọn 

chẳng  giống  với  người  khác.  Y  theo  cách  người  ta  làm  trong  hiện  thời 

chắc sẽ có lợi ích nhỏ nhoi, nhưng sẽ chuốc lấy họa lớn. Làm theo cách 

của  Quang,  tuy  không  nổi  tiếng,  chói  ngời  lớn  lao  được,  nhưng  trọn 

chẳng phát sanh hiểm họa nhỏ nhặt nào! [Ông yêu cầu Quang soạn] bài 

tựa duyên khởi thì đã có bài tựa cho Triều Dương Phật Giáo Cư Sĩ Lâm 

do Bàng Đức Siêu đã khắc để làm gốc, chỉ cần sửa đổi đôi chút địa danh 

và  tên  người  cũng  như  những  đặc  điểm  đặc  biệt  mà  thôi.  Chuyện  này 

không cần Quang phải đích thân soạn. Người thông văn lý đợi đến khi 

xây dựng xong xuôi sẽ châm chước mà sử dụng [bài tựa duyên khởi ấy]. 

Hiện  thời  do  không  nhắc  đến  chuyện  xây  cất  thì  cũng  không  cần  phải 

soạn văn sẵn. 

Các vị Thiện Đạo, Thiếu Khang hoằng dương Tịnh Tông, tiếng Phật 

hiệu  vang  khắp  ngõ  hẻm  đường  phố.  Như  xướng  khúc  hát  gieo  mạ,  ai 

nấy đều muốn nghe; như truyền thánh chỉ của nhà vua, ai nấy đều tuân 

hành.  Ai  bảo  là  “không  có  chùa  miếu  sẽ  chẳng  thể  hoằng  pháp  được?” 

Cần biết rằng: Hễ có chân tâm thì sẽ tự khuyến hóa được. Lấy thân làm 

gương để mong ai nấy trọn hết bổn phận, lấy cổ nhân làm khuôn phép, 

ngõ  hầu  nhà  nhà  đều  trở  thành  đạo  tràng.  Đang  trong  cõi  đời  đại  loạn 

này, tốt nhất là nên hoằng pháp một cách không dấu vết. So với những 

kẻ  xây  dựng  lớn  lao,  tốn  sức,  bó  tay,  nhọc  lòng  gánh  vác  nỗi  lo  thì  sẽ 

khác biệt lớn lao vời vợi! 

593. Thư trả lời cư sĩ Tịnh Thiện (thư thứ ba) 

Thư  nhận  được  đầy  đủ,  cổ  nhân  nói:   “Sau  khi  đại  loạn,  dân  sẽ  dễ 

 trị”.   Đang  trong  lúc  loạn  lạc  đến  cùng  cực  này,  nếu  có  người  đức  cao 

vọng trọng đề xướng Phật pháp, dạy họ kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, ăn 

chay, niệm Phật, nói với họ về nhân quả ba đời và luân hồi trong lục đạo 

112 Ý nói: Đạo tràng chỉ là nơi để tụ tập diễn thuyết về lợi ích của pháp môn Tịnh Độ, 

sách tấn nhau tu tập, cùng nhau niệm Phật để biết quy củ niệm Phật rồi sau đó mỗi 

người  phải  tự  tu  tập  trong  nhà  của  chính  mình.  Giống  như  ra  chợ  mua  đồ  dùng  về 

sử dụng trong nhà, hành nhân đến đạo tràng thâu thập những lợi ích, những lời cảnh 

sách, pháp tắc tu tập để đem về thực hành trong nhà. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 177 of 315

thì kẻ có lòng nhân ai mà chẳng bội phục? Nho giáo nói: “Đối xử nhân 

 từ với dân, yêu thương loài vật” . Trong một đời người, cần phải bắt đầu 

thực hiện lời này kể từ khi còn đang độ tuổi thơ ấu thì sự đối xử nhân từ 

với dân mới có thể [thực hiện] rốt ráo được! Nếu chẳng thực hiện từ lúc 

còn thơ ấu thì đối xử nhân từ với dân [không đúng cách] chắc sẽ đến nỗi 

trở thành gây phiền cho dân, lòng yêu thương ấy sẽ trở thành nói xuông! 

Nay  tôi  sẽ  nói  nguyên  do:  Trẻ  nhỏ  vô  tri  thấy  những  con  vật  bay, 

chạy  v.v…  ắt  giết  ngay  hoặc  bắt  lấy  rồi  nghịch  ngợm  khiến  chúng  bị 

chết. Nếu bất luận là con vật nào, người lớn đều không cho trẻ giết, bởi 

lẽ hễ giết thì chính mình sẽ bị tổn phước giảm thọ đến nỗi thiên địa quỷ 

thần đều chẳng che chở, gia hộ. Từ lúc bé tẹo đã dưỡng thành thói quen 

ấy, lớn lên quyết chẳng đến nỗi coi tàn sát lẫn nhau là vui. 

Mười  mấy  năm  trước,  có  người  nước  Anh  tên  là  Lâm  X…  sống  ở 

Nam Kinh, đến Phổ Đà gặp Quang, tặng cho Quang mấy cuốn sách bảo 

do chính ông ta soạn. Ông ta nói tiếng Trung Quốc còn chưa sõi lắm, sao 

lại có thể viết được những văn tự rất hay ấy? [Trong số ấy] có một cuốn 

chuyên đề xướng phép giữ gìn sức khỏe, chuyên môn chú trọng sát sanh. 

Những cuốn khác tôi đều đem tặng cho người ta, chỉ có cuốn sách nói về 

phép giữ gìn sức khỏe ấy thì Quang xé nát, tống vào giỏ giấy vụn, sợ kẻ 

vô tri cầm đi thì hại người, hại vật chẳng thể cùng tận! 

Ông Châu đã lậm sâu chất độc của người Tây Dương, chẳng biết đạo 

“bảo vệ sanh mạng, lợi người”. Con người là “vạn vật chi linh”, nhưng 

cũng là một loài động vật. Ta và vạn vật cùng sống trong vòng trời đất, 

chúng nó không đòi mạng ta, sao ta lại muốn đoạt mạng chúng? Nhà nào 

đập ruồi, ruồi sẽ càng nhiều. Kẻ nào giết rết, thường bị rết cắn. Những kẻ 

thường muốn bảo vệ sức khỏe trong đời này, chưa chắc đã được hưởng 

ích lợi ngay trong đời hiện tại. Do cả một đời này tâm thường ôm lòng 

giết chóc thì tương lai đời đời kiếp kiếp thường bị kẻ khác giết, nhưng 

do chưa đích thân thấy nên vẫn vui sướng giết chóc quên mệt! 

Trong sách cổ có [chép chuyện] kẻ ghét kiến, kiến xúm đen xúm đỏ 

xác  hắn  ta.  Kẻ  ghét  ruồi,  ruồi  bu  trên  thân,  không  làm  cách  nào  được, 

than thở xuông cũng chẳng làm gì được! Quang thấy chuyện [giết chóc] 

ấy  chính  căn  bản  của  đại  sát  kiếp.  Nếu  vẫn  muốn  noi  theo  ý  kiến  của 

chính  mình  để  làm  thì  trộm  sợ  rằng  sau  này  có  lúc  hối  hận  chẳng  kịp, 

đáng xót, đáng thương lắm, không có cách gì cứu giúp được! Bậc quân 

tử sẵn lòng nhân sao nỡ chuyên chú trọng giết hại loài vật khiến cho hết 

thảy những kẻ vô tri đều bắt chước theo ư? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 178 of 315

Mười mấy năm trước, một đệ tử quy y có một đứa con nhỏ, mua một 

cái  đập  ruồi  để  làm  đồ  chơi,  nó  liền  thường  hay  đập  ruồi.  Một  bữa  nọ 

ruồi  nhiều  đến  cùng  cực,  nó  bèn  cực  lực  đập,  chợt  thấy  cả  nhà  đều  tối 

om. Người lớn bèn mở toang cửa cái, cửa sổ, niệm Phật sám hối; chẳng 

mấy chốc ruồi bay đi hết. Từ đấy đem đốt cái đập ruồi, ruồi cũng không 

bu đến nữa. Đấy chính là vì đệ tử Phật được gia bị bởi lòng Từ của đức 

Phật  khiến  cho  sát  nghiệp  chấm  dứt.  Nếu  là  kẻ  không  có  lòng  tin,  sợ 

rằng sẽ chẳng gặp được điềm báo như vậy thì đời kế tiếp, đời sau há thể 

tưởng tượng được ư? 

Nếu chỉ gởi gạo Đại Bi thì rất tốn công, nay gởi cho ông hai gói tro 

hương Đại Bi, so với gạo càng dễ cất giữ hơn mà lợi ích cũng giống như 

gạo,  để  lâu  không  bị  hư.  Nếu  gặp  phải  căn  bệnh  thầy  thuốc  chẳng  thể 

chữa lành, hãy lấy hai phần tro đổ vào một cái tô lớn, pha bằng nước sôi, 

khuấy lên, đợi khi chất tro lắng xuống sẽ gạn lấy nước trong đổ vào đồ 

đựng,  chia  ra  uống  mười  lần.  Mỗi  ngày  uống  ba  hay  bốn  lần.  Hễ  lành 

bệnh thì không cần phải uống nữa. Hễ chưa lành lại pha tiếp. Bao tro ấy 

nên để thờ ở phía dưới khám thờ Phật hoặc treo ở chỗ cao sạch, chớ nên 

khinh nhờn! Đây là loại tro hương được gia trì hơn một vạn biến chú Đại 

Bi. Phàm bị bệnh nguy hiểm, [uống nước tro Đại Bi vào] dẫu chẳng lành 

cũng  thấy  giảm  bớt  rồi  mới  chết.  Chất  tro  đã  pha  xong  nên  thêm  nước 

vào để tưới cây hoặc trát lên nóc nhà. 

Nay  đem  Vật  Do  Như  Thử,  Sức  Chung  Tân  Lương,  Thọ  Khang 

Bảo  Giám,  Tức  Tai  Khai  Thị,  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  mỗi  thứ  hai  cuốn, 

lèn chặt [thành một bưu kiện]. Những thứ giấy dùng để chèn chỗ trống 

cũng đừng vất đi, bởi đấy chính là Sớ Lễ Quán Âm Cầu Con và Ba Điều 

Trọng Yếu Để Cầu Con, cũng là bài văn có quan hệ lớn lao cho hết thảy 

kẻ thanh niên. Bất luận già hay trẻ đều chớ nên không biết! Nếu không, 

chẳng biết tiết dục mà mong sanh con thì chưa sanh được con mà cha đã 

chết trước rồi! Hoặc mẹ do ân ái quá nhiều bị mắc bệnh lao sái113, chẳng 

biết là bao nhiêu! 

Đồ Hữu Sanh khá thông minh. Những con em thông minh hiện thời 

phần  nhiều  mắc  bệnh  thủ  dâm,  hãy  bảo  chúng  nó  đọc  Thọ  Khang  Bảo 

Giám và Liễu Phàm Tứ Huấn thì sẽ chẳng đến nỗi mắc phải những mối 

họa đau khổ như trở thành tàn tật và đoản mạng mà chết. Xưa kia, thánh 

vương  sai  quan  bố  cáo  [khuyên  mọi  người  không  nên  ăn  nằm  khi  sấm 

sắp động vào đầu Xuân], nay thì cha, mẹ, thầy, bạn nhất loạt chẳng nói 

113  Lao  sái:  Lao  (癆)  và  Sái  (瘵)  là  hai  từ  đồng  nghĩa  cùng  để  chỉ  bệnh  lao 

(Tuberclosis), nhưng thường được ghép chung với nhau thành một từ ngữ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 179 of 315

đến chuyện này, cũng là do ác nghiệp của mọi người cảm thành! 

Có kẻ càng ngu hơn, hễ con cái bị bệnh liền cưới vợ cho nó; ý muốn 

cho  con  mau  được  lành  bệnh,  thật  ra  là  làm  cho  nó  chóng  chết!  Chẳng 

đáng  buồn  ư?  Một  người  ở  Hồ  Nam  có  hai  đứa  con  đều  chết  vì  lý  do 

này. Đứa con thứ ba mắc bệnh vẫn muốn làm như thế, bị một người bạn 

quở trách mới thôi. Ấy chính là quả báo do đời trước dụ dỗ kẻ khác chơi 

bời bừa bãi đến chết. Một đứa đã chết còn chưa ngộ, hai đứa chết luôn 

mà vẫn chưa ngộ! Nếu không bị người bạn quở trách chắc sẽ bị tuyệt tự! 

Rốt cuộc vì lẽ nào mà tâm kẻ ấy ngu như thế? Nếu không phải do oán 

quỷ xui khiến, ắt chẳng đến nỗi ngu như thế! Xin hãy sáng suốt thì may 

mắn thay! 

594. Thư trả lời cư sĩ Tịnh Thiện (thư thứ tư)

Ông nói hai vấn đề  (chỉ có điều thứ nhất là đáng bàn bạc, chứ điều thứ hai là 

 nói nhăng nói càn. Khi điều thứ nhất đã hoàn toàn đả phá được thì không cần phải 

 nói [tới điều thứ hai nữa]. Nhưng lời này chỉ nên truyền miệng, đừng nên đăng báo 

 kẻo  người  xứ…  trông  thấy  sẽ  làm  hại.  Thiết  yếu  đến  cùng  cực).   Vợ  ông  chẳng 

chịu ăn chay niệm Phật, hãy thử hỏi [bà ta]: “Bà có muốn thường bị bọn 

người  xứ...  đánh  chửi,  làm  nhục  hay  không?”  Ắt  bà  ta  sẽ  chẳng  nói  là 

“thường muốn!” 

Ở Vô Tích, [bọn người xứ…] giết huyện trưởng, vây thành ba ngày, 

lùng  bắt  những  kẻ  chống  đối  khiến  cho  cả  nhà  đều  phải  bỏ  trốn.  Bọn 

chúng  bắt  được  món  đồ  gì  tốt  đẹp  liền  tịch  thâu,  chẳng  ai  dám  hó  hé! 

Trong  nhà  ông  Viên  Lệ  Đình  có  rất  nhiều  người  niệm  Phật;  lính  xứ… 

chẳng tới nhà ấy. Có nhà bị chúng lùng sục mấy lượt, những món đồ tốt 

đẹp đều bị cướp đi hết. Lúc Tô Châu thất thủ, bọn lính xứ… gian dâm 

phụ  nữ,  thảm  chẳng  nỡ  nghe!  Một  nữ  đệ  tử  vì  mẹ  chết,  linh  cữu  (quan 

tài)  còn  đang  quàn  tại  nhà,  chẳng  nỡ  bỏ  trốn,  bèn  đóng  cửa  niệm  Phật. 

Lính  xứ…  phá  cửa,  thấy  cô  ta  đang  niệm  Phật  nên  không  làm  nhục! 

Chúng chỉ vào cái rương, bắt đổ ngược hết ra, nhưng chẳng lấy một món 

nào, bỏ đi! Nếu cô ta không niệm Phật thì bà già sáu bảy chục tuổi vẫn 

bị ô nhục, huống hồ thiếu phụ ấy mới ba mươi mấy tuổi ư? 

Nơi  cửa  thành,  [bọn  chúng]  kiểm  soát  rất  ngặt   (thoạt  đầu  do  binh  lính 

 lục soát, về sau mới sai phụ nữ lục soát), nữ nhân cũng bị sờ nắn khắp mình. 

Những người cầm chuỗi niệm Phật đa số không bị xét gắt gao như vậy; 

cũng có người chẳng bị xét, cho đi luôn. Niệm Phật chính là diệu pháp 

cứu nạn cứu mạng trong đời loạn. Người xứ… tin Phật, đối với nam nữ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 180 of 315

cầm xâu chuỗi đều không ngược đãi quá đáng, sẽ khiến cho hết thảy mọi 

người  đều  niệm  Phật.  Phàm  những  ai  đi  ra  ngoài  đều  cầm  chuỗi  niệm 

Phật, dẫu là kẻ chúng muốn bắt làm phu phục dịch cũng sẽ thả cho đi. 

Một đệ tử ở Vu Hồ tên là Ngô Thương Châu làm sĩ quan. Năm Dân 

Quốc 24 (1935), ông ta tham chiến tại Tuy Viễn, bị lính xứ… bắt được, 

lột quần áo khám xét, thấy ông ta cổ đeo chuỗi niệm Phật liền tỏ vẻ kính 

trọng, không xét nữa, dẫn đến gặp viên Tư Lệnh. Viên Tư Lệnh do thấy 

ông  ta  vốn  làm  giáo  viên  ở  trường  X…,  nói:  “Ông  cũng  đến  đây  rồi!” 

Ông  Ngô  nói:  “Tôi  đến  đây  để  ngắm  phong  cảnh”.  Viên  Tư  Lệnh  liền 

ra lệnh thả cho ông ta đi. Nếu chẳng đeo chuỗi niệm Phật ấy, chắc tánh 

mạng đã mất trong tay bọn lính rồi, có còn gặp được viên Tư Lệnh hay 

chăng? Đấy chính là vô thượng diệu pháp để gặp dữ hóa lành trong hiện 

tại.  Vợ  ông  không  chịu  niệm,  lỡ  xảy  ra  những  chuyện  như  khám  xét 

v.v…  thì  sẽ  xử  sự  như  thế  nào?  Đây  là  mối  họa  do  con  người  gây  ra. 

Nếu gặp phải oán gia đối đầu trong đời trước mà nếu không niệm Phật sẽ 

đành bỏ mặc cho nó làm gì thì làm, có cách nào để trốn tránh được đâu! 

Dưới triều Tống, Trần Xí lỡ giết người. Một hôm thấy kẻ ấy đi tới, 

biết là hắn đến đòi mạng, vội vã niệm Nam Mô A Di Đà Phật, oán quỷ 

liền  đứng  sững  không  tiến  lên  được!  Càng  niệm  rất  gấp,  oán  quỷ  liền 

bỏ đi. Trần Xí liền sốt sắng niệm Phật, lại sống được mấy chục năm rồi 

mới vãng sanh Tây Phương. [Vãng sanh rồi] còn trở về, nhập vào thân 

đứa cháu nội gái nói chuyện ông ta đã vãng sanh. Người nhà nói: “Lúc 

cụ còn sống chưa kịp vẽ hình tượng. Nếu cụ chịu hiện thân, sẽ vẽ hình 

tượng để thờ”, liền hiện hình thân hình của người cõi Tây Phương. 

Năm  Dân  Quốc  19  (1930),  một  thanh  niên  hai  mươi  bốn  tuổi  ở  Tô 

Châu  tên  là  Quách  Chấn  Thanh  nhà  ở  đường  Cảnh  Đức,  Tô  Châu,  mở 

tiệm  bán  giấy  Hợp  Pháp,  theo  một  người  già  trong  gia  đình  đến  chùa 

Báo Quốc quy y. Quang bảo anh ta: “Hiện thời đang nhằm tình thế hoạn 

nạn,  hãy  thường  niệm  Phật  và  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm”.  Chàng  trai 

hai  mươi  bốn  tuổi  béo  phục  phịch  ấy  liền  chịu  nghe  theo.  Tháng  Chạp 

năm sau sang Thượng Hải; chiến sự nổ ra, chẳng thể trở về đất Tô được. 

Đến Tết vẫn còn đánh nhau, chẳng biết tới bao giờ mới kết thúc. Đường 

xe lửa đã bị cắt đứt, liền ngồi tàu thủy nhỏ vòng qua ngã Gia Hưng trở 

về  Tô  Châu.  [Tàu  thủy]  tới  lui  đều  bị  cường  đạo  cướp  bóc,  anh  ta  bèn 

thường  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm,  nhưng  chỉ  niệm  thầm  chứ  không 

niệm ra tiếng. Ban đêm cường đạo đến cướp, anh ta đang ở dưới cabin. 

Trong  cabin  có  rất  nhiều  người  nghèo.  Bọn  cướp  lục  soát  trên  boong 

xong xuôi liền xuống hầm tàu, tiền bạc của những kẻ nghèo cùng đều bị 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 181 of 315

tước  sạch.  Anh  ta  người  béo  phục  phịch,  lại  mặc  một  cái  áo  da,  nhưng 

bọn cướp trọn chẳng thèm hỏi tới! Cả tàu đều bị cướp sạch, chỉ mình anh 

ta là không buồn hỏi tới! Ấy chính là do Phật quang gia bị nên lũ cường 

đạo chẳng thấy anh ta. 

Một nữ nhân ở Hồ Nam sanh nở, oán quỷ dựa vào thân, phát cuồng, 

cười ngặt nghẽo, cắn đứt thịt trên tay mình mấy chỗ mà miệng vẫn cười! 

Cha  mẹ  chồng  thấy  vậy  không  biết  làm  cách  nào,  bèn  lớn  tiếng  niệm 

Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát. Cô ta liền như si ngốc, không cười nữa, 

sanh đứa con ra. Ấy là do chí thành niệm Quán Ân, oán quỷ bỏ đi. 


Vợ ông không biết “trong hiện tại chẳng biết chắc lúc nào sẽ có họa 

lớn tầy trời”. Nếu hiểu được đạo lý ngừa sẵn tai họa, dù có cấm cản bà 

ta  đừng  niệm,  bà  ta  vẫn  cứ  muốn  lén  lút  thầm  niệm,  cần  gì  ông  phải 

khuyên? Do bà ta là kẻ hồ đồ thiếu hiểu biết nên chẳng biết mình đang 

hoàn toàn sống trong cảnh họa hoạn, ngược ngạo tưởng là yên vui. Tới 

khi đại họa giáng xuống thân, không cách nào tránh né, hoảng sợ như sét 

nổ long trời, bưng tai chẳng kịp! Người như vậy đáng gọi là “kẻ si dại 

đáng thương xót, là phường ù ù cạc cạc chẳng thể cứu được, là kẻ sống 

oan uổng một đời”. Chẳng đáng buồn sao! Chẳng đáng xót sao? 

Ông hãy đưa thư của tôi cho bà ta xem. Nếu bà ta không biết chữ thì 

hãy giảng nói cho bà ta, chắc sẽ phát tâm! Nếu không, đành mặc cho bà 

ta vào A Tỳ địa ngục, thường hưởng thụ những món cúng dường thượng 

diệu của Diêm La đại vương như giường sắt, cột đồng, rừng gươm, núi 

đao,  vạc  sôi,  lò  than,  coi  đó  là  sung  sướng,  sung  sướng  không  chi  hơn 

được! Thử hỏi bà ta có muốn hưởng thụ những thứ cúng dường tốt đẹp 

ấy  và  muốn  nhận  lãnh  sự  yên  vui  ấy  hay  không?  Nếu  bà  ta  muốn  thì 

cũng đáng coi là một hảo hán. Sợ rằng dẫu chỉ nghe [nói tới chuyện ấy] 

bà  ta  cũng  chẳng  muốn  nghe.  Chẳng  chấp  nhận  làm  gã  hảo  hán  ấy  thì 

phải làm một bà cụ già vô dụng chỉ biết niệm Phật! 

Ông làm nghề Y, đừng nên học theo bọn thầy thuốc tầm thường “đau 

đầu bèn chữa đầu, đau chân bèn chữa chân” hiện thời! Bất luận nam hay 

nữ [hễ bị bệnh] đều nên dạy họ ngưng ân ái, mãi cho tới khi bình phục 

hoàn toàn, vẫn phải đợi hơn cả tháng rồi mới có thể ân ái một lần. Nếu 

không, dẫu chẳng đến nỗi chết ngay, nhưng cũng trở thành kẻ tàn phế vô 

dụng. Trừ khuê nữ, quả phụ là chẳng nên nói ra, đối với những kẻ khác 

đều phải nên nói [chuyện này], chớ nên ngượng miệng! 

Hễ ai cầu con thì dạy họ ngưng ân ái nửa năm để bồi bổ Tiên Thiên 

cho đầy đủ, đợi khi vợ sạch kinh nguyệt rồi, vào đêm khí trời trong trẻo, 

nhằm ngày tốt không xui xẻo mới ân ái thì sẽ thụ thai! Từ đấy vĩnh viễn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 182 of 315

ngưng ăn nằm, chắc chắn đứa con sanh ra thân thể mạnh khỏe, tâm thức 

thông minh, mẫn tiệp, tánh tình hiền thiện. Lại dạy vợ chồng họ thường 

niệm thánh hiệu Quán Âm, chắc chắn sẽ sanh được con cái phước đức, 

trí huệ, rạng rỡ đất nước lẫn gia đình. 

Thầy thuốc hiện thời chỉ biết chữa bệnh, còn điều kiêng kỵ lớn lao 

đối với bệnh tật là ân ái đều nhất loạt chẳng chịu nhắc tới. Họ chẳng biết 

do đây mà bao nhiêu thanh niên nam nữ bị chết mất. Đấy chẳng phải là 

do  thầy  thuốc  chữa  bệnh  làm  chết  bệnh  nhân,  nhưng  vì  chẳng  chịu  nói 

những  điều  kiêng  kỵ  trong  bệnh  tật  đến  nỗi  người  bệnh  phải  chết,  thì 

cũng chẳng thể nào không gánh cái tội làm hại tánh mạng của người ta! 

Nếu bất luận là bệnh nào, đều dạy họ thôi ăn nằm thì công đức lớn lao 

giống như ban cho người ấy sức khỏe, trường thọ, yên vui vậy! Lại còn 

khuyên người ta ăn chay niệm Phật, niệm Quán Âm thì còn có thể làm 

cho người ấy liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh, tức là “làm nghề 

mà  tăng  tấn  đạo”  vậy.  So  với  những  kẻ  chỉ  trị  bệnh  thì  công  đức  càng 

lớn lao hơn nhiều lắm! 

Nữ nhân khi sanh nở niệm Quán Âm chắc chắn chẳng bị khó sanh. 

Trong Một Lá Thư Trả Lời Khắp đã có nói rồi. Con gái từ nhỏ phải học 

tánh từ thiện, chẳng nóng giận thì những điều tốt lành sau này sẽ chẳng 

thể  nào  nói  trọn.  Nếu  ưa  nổi  nóng  thì  những  nỗi  khổ  sở  sau  này  cũng 

chẳng thể nào nói trọn! Nếu cho con bú sữa mà nổi nóng đùng đùng thì 

đứa  nhỏ  ắt  sẽ  chết,  nếu  như  nổi  nóng  vừa  vừa  thì  đứa  nhỏ  ắt  bị  bệnh. 

Đấy chính là điều các danh y, thần y từ xưa tới nay chưa hề nói rõ! Nữ 

nhân tánh tình nhu hòa thì gia đạo cũng sẽ hòa thuận, con cháu nhìn theo 

bắt chước làm lành, lợi ích vô cùng! 

Bài thuốc trị bệnh sốt rét trong Dược Phương dẫu người đã bị bệnh 

hơn mấy chục năm chẳng trị được cũng đều hễ trị liền lành. Năm ngoái, 

một đệ tử trị lành bệnh cho một người ở Thường Châu mắc bệnh sốt rét 

suốt  mười  bốn  năm.  Suốt  mười  bốn  năm  không  biết  người  ấy  đã  qua 

tay bao nhiêu thầy thuốc chữa trị! Toa cai thuốc phiện trị được bệnh khí 

thống nơi gan, nơi bao tử. Dẫu ai bị bệnh khí thống mấy chục năm cũng 

hễ trị liền lành. Do mắt Quang chẳng dám nhìn vào giấy trắng ngần để 

viết nên ghi vào đây. 

Toa thuốc trị chó dại cắn có nhiều vị thuốc đắt tiền, các tiệm thuốc 

đều  đem  thuốc  giả  thay  vào,  đến  nỗi  gây  nguy  hiểm  cho  tánh  mạng 

người  khác.  Còn  phương  thuốc  này  hết  sức  tiện  lợi,  nhưng  trong  ấy  có 

Địa  Ngao  Trùng114,  nhà  người  bệnh  phải  niệm  Phật  siêu  độ  cho  loài 

114 Địa Ngao Trùng (Eupolyphaga Sinensis Walker) chính là một loại bọ hung. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 183 of 315

trùng ấy sanh về Tây Phương thì đôi bên đều được lợi ích. Quang già rồi, 

từ nay về sau đừng gởi thư tới nữa do không có mục lực lẫn tinh thần để 

thù tiếp. 

595. Thư trả lời cư sĩ Điển Uẩn 

Hôm qua nhận được thư của cha ông, cho biết đối với hai gói sách 

Quang gởi cho cụ vào năm ngoái, ông đọc xong rất hoan hỷ, cũng muốn 

cùng với vợ quy y. Đối với những sách đã gởi vào năm ngoái, nếu ông 

đọc kỹ lưỡng thì chẳng những biết pháp tắc tu trì Tịnh nghiệp, mà ngay 

cả cách giữ mình cư xử trong cõi đời, thờ cha mẹ, dạy con, đều có pháp 

tắc. 

Hiện thời sát kiếp ngập tràn, nhân dân lầm than, xét tới cội nguồn thì 

vẫn là do chính mình gây nên, chính mình phải hứng chịu. Vì sao vậy? 

Do người đời tham ăn ngon cho sướng bụng, giết các loài vật sống trong 

nước, trên mặt đất, bay trên không để thỏa thích bụng miệng. Sát nghiệp 

kết lại lâu ngày nên to dần, trở thành sát kiếp. Đối với cái nghiệp đã qua, 

chỉ  có  chí  thành  niệm  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật  để  siêu  độ  những  sanh 

mạng bị giết ăn trong nhiều đời nhiều kiếp. Từ nay kiêng giết, ăn chay 

để vừa dứt sát nghiệp vừa rất phù hợp với cách thức giữ gìn sức khỏe lớn 

lao. 

Chẳng  biết  cha  ông  đã  ăn  thuần  món  chay  hay  chưa?  Ông  hãy  nên 

thuận  theo  chí  cha  mà  ăn  chay.  Nếu  cha  ông  chưa  ăn  chay  trường  thì 

hãy nên khuyên cụ ăn chay trường. Đã không ăn thịt thì một ngày sẽ đỡ 

giết bao nhiêu đó mạng, vui sướng chi hơn? Ngay cả con cái cũng nên 

khuyên chúng ăn chay. Đấy là yêu thương chân thật vậy! 

Ông  đọc  tờ  thông  cáo  rộng  rãi  về  chuyện  sữa  độc  giết  chết  trẻ  con 

sẽ biết ăn thịt có hại, đã gây trở ngại lớn lao cho phép giữ gìn sức khỏe 

hiện thời, huống chi lại còn phải đền trả thân mạng trong đời sau, đời sau 

nữa! 

Thời cuộc hiện thời chẳng biết sẽ biến chuyển ra sao. Ngoài lúc niệm 

Phật ra, hãy nên niệm thêm Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát để dự phòng. 

Nếu thật sự chí thành, chắc chắn sẽ có cảm ứng. Hãy nên đem lời tôi bảo 

với hết thảy mọi người thì công đức vô lượng. 

Tôi  đã  quên  mất  tựa  đề  những  cuốn  sách  đã  gởi  trong  năm  ngoái. 

Nay gởi cho ông một cuốn Đồng Mông Tu Tri (trẻ nhỏ nên biết), ở đầu 

cuốn sách này có bài tựa  “Nêu bày ý nghĩa ẩn kín của việc dạy dỗ con 

 cái”   và  bài  tựa   “Nêu  bày  những  ý  nghĩa  ẩn  kín  của  chữ  Người” ;  cuối 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 184 of 315

sách lại có Khuyến Niệm Quán Âm Văn, Bố Cáo Về Chuyện Sữa Độc 

Giết Chết Trẻ Con. Đây là điều các vị danh y, thần y nước ta từ xưa chưa 

hề tìm ra, hãy nên đem nói với hết thảy mọi người. Ai có tài lực hãy nên 

ấn tống rộng rãi để mong cả cõi đời đều biết. 

Nay đặt pháp danh cho vợ chồng ông. Đặt pháp danh cho ông là Huệ 

Uẩn. Uẩn (蘊) là những điều chất chứa trong lòng. Những điều chất chứa 

trong lòng đều hợp với trí huệ thì sẽ là người hiền, người lành. Vợ ông 

pháp danh là Huệ Tồn. Tồn (存) tức là Uẩn. Niệm niệm hợp với trí huệ 

thì sẽ có thể giúp chồng dạy con, làm bậc mẫu nghi trong chốn khuê các, 

làm bậc thầy gương mẫu cho nữ giới, vinh hiển chi hơn? 

Quang  già  rồi,  tuổi  đã  bảy  mươi  tám,  sẽ  chết  trong  sáng  tối.  Con 

người sắp chết, ắt thốt lời tốt lành. Nguyện vợ chồng ông đều nghe theo 

lời tôi thì sẽ là đệ tử thật sự của đức Phật. Từ nay đừng gởi thư tới nữa 

do không có mục lực lẫn tinh thần để phúc đáp vậy! 

596. Thư trả lời cư sĩ Lý Huệ Cơ 

Huệ Mẫn đã có huệ căn từ đời trước nên có thể vừa niệm liền được 

tương ứng. Cần biết rằng: Người học Phật hãy nên trọn hết bổn phận của 

chính mình, ắt phải hiếu thuận với cha mẹ ruột, cha mẹ chồng, khuyên 

họ  ăn  chay  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương.  Đối  với  anh  em  trai,  chị 

em gái, chồng, vợ, chị em dâu, con cái, tôi tớ, đều nên đem những điều 

này để khuyên răn. Người làm được như thế mới là đệ tử thật sự của đức 

Phật. 

Pháp danh chỉ là cái tên xuông, [làm được] những điều như vừa nói 

trên  đây  thì  mới  có  thật  đức.  Phải  chăm  chú  thật  sự  thực  hiện  “thật  vì 

sanh  tử,  phát  Bồ  Đề  tâm,  dùng  tín  nguyện  sâu  niệm  Phật  cầu  sanh”  và 

“giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành, 

đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành”. Tự hành như thế mà dạy 

người cũng như thế. Đấy chính là quy củ, khuôn mẫu lớn lao để tu Chân 

ngay trong cõi tục. Xin hãy nói bà ta. Quang già rồi, chớ nên thường gởi 

thư  tới,  cũng  như  đừng  giới  thiệu  người  khác  quy  y,  do  không  có  mục 

lực lẫn tinh thần để thù tiếp! 

597. Thư trả lời cư sĩ Đặng Huệ Châu 

Lòng người hiện tại khó lường, chuyện gì cũng đều có thể làm giả. 

Đối với chuyện quy y và truyền Ngũ Giới, Quang đều chẳng ghi sổ, nên 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 185 of 315

không  có  cách  nào  tra  cứu  được.  Huống  chi  tuổi  già  tinh  thần  suy  vi, 

chuyện gì đã qua liền quên ngay. Hai người ở Kim Sa [xưng họ là đệ tử 

quy  y  của  Quang]  chẳng  biết  là  thật  hay  giả.  Còn  mười  người  ở  Song 

Đôn  [khoe  họ]  cùng  thọ  giới  một  lúc  thì  từ  trước  đến  nay  chưa  hề  có 

chuyện  ấy.  Nếu  là  cùng  thọ  giới  trong  một  lần  thì  sợ  rằng  chẳng  thật! 

Nếu  mười  người  ấy  không  thọ  giới  cùng  một  lúc,  sẽ  khó  phán  định  là 

thật hay giả. Lòng người khó lường! 

Từ nay, nếu những ai không biết cặn kẽ tánh tình và không do người 

rất thân quen giới thiệu thì nhất loạt không thuyết giới cho họ. Nếu thông 

báo cho các vị lâm trưởng thì cũng khá nhọc lòng. Hãy nên cầu Vi Đà 

Bồ Tát răn nhắc những kẻ giả dối để họ sửa lỗi hướng lành thì sẽ là thỏa 

đáng rốt ráo nhất. Những sách ông cần, tôi đã bảo gởi đi rồi. Quang già 

rồi, hễ có ai quy y thọ giới đều bảo họ xin thọ với vị Tăng nơi họ đang ở, 

do không có mục lực lẫn tinh thần để thù tiếp vậy. 

598. Thư trả lời cư sĩ X… 

Con người sống trong thế gian, thời hạn được mấy chục năm, chớp 

mắt liền qua. Nếu chỉ sống uổng mà muốn có lại thời gian này, quyết sẽ 

chẳng khi nào có được nữa! Con người thành hay bại hoàn toàn do lúc 

bé: Nếu từ lúc thơ ấu đã sống luống uổng thì đến năm hai mươi tuổi đã 

đánh mất nhiều cơ hội rồi! Cha mẹ con đều coi ta là thầy, ta rất hy vọng 

con sẽ thành một người chân chánh thuần thiện để an ủi tấm lòng cha mẹ 

yêu thương con. Con hãy nên lập chí hướng lớn lao, học làm người tốt. 

Đừng a dua những kẻ trẻ tuổi xấu xa, làm càn, làm quấy. Phàm làm một 

chuyện gì, nói một lời nào, đều phải có ích cho mình lẫn người. 

Hiện  thời  con  đã  trưởng  thành,  đã  lập  gia  đình  rồi,  không  đầy  một 

hai  năm  nữa  sẽ  là  cha  của  kẻ  khác.  Nếu  con  không  có  chí  hướng  chân 

chánh,  ắt  trong  tương  lai,  con  cái  của  con  sẽ  học  theo  con  mà  đọa  vào 

phường  tầm  thường,  chẳng  có  thành  tựu  gì!  Cha  mẹ  là  tấm  gương  cho 

con cái. Ví như đúc vàng, cái khuôn đã không đẹp thì chắc chắn chẳng 

thể đúc ra vật đẹp đẽ được! Con người tuy chí ngu, quyết không ai chẳng 

muốn cho con cái tốt đẹp. 

Chẳng biết con cái sẽ tốt đẹp hay không ư? Hãy cầu tìm ngay trong 

tâm hạnh của chính mình. Huống chi con sanh trong nhà phú quý, trọn 

chưa  từng  trải  qua  gian  khổ.  Cần  biết  rằng:  Con  được  yên  vui  hơn  hai 

mươi  năm  chính  là  do  công  sức  của  cha  con  gìn  giữ.  Nếu  con  không 

lập chí, lúc cha con còn sống thì còn dựa dẫm được, nhưng cụ đã ngoài 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 186 of 315

sáu mươi rồi, trọn chẳng thể chăm chút cho con suốt đời được! Lúc này 

không lập chí, một khi cha con mất đi, chuyện gì con cũng không đảm 

đương được, ắt sẽ phải lo khuynh gia bại sản, chẳng tránh khỏi đói rét! 

Đến lúc ấy, dẫu có biết hối, vẫn chẳng kịp nữa rồi! 

Hằng  ngày  con  hãy  nên  đọc  Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên,  Văn 

Xương  Âm  Chất  Văn,  Quan  Đế  Giác  Thế  Chân  Kinh  dăm  ba  lượt,  tối 

thiểu là phải đọc một lượt, và cũng bảo vợ con hãy đọc hằng ngày thì sẽ 

tự biết đạo lý làm người. Đã biết được đạo lý làm người thì sẽ kế thừa 

được  gia  phong  của  cha  con.  Hết  thảy  mọi  người  sẽ  đều  khâm  phục 

ngưỡng mộ con, cho rằng cha con là một người tốt lành trọn vẹn nên có 

được  một  đứa  con  trai  như  thế.  Điều  ấy  vinh  hiển  chi  hơn?  Rạng  rỡ  tổ 

tông, thành gia lập nghiệp chỉ là do biết lập chí học hỏi những điều tốt 

lành  mà  thôi!  Há  có  chỗ  nào  khó  làm,  khó  thực  hiện  chi  đâu?  Xin  hãy 

suy nghĩ cặn kẽ!  (Ngày Mười Sáu tháng Mười Một năm Dân Quốc 18 - 1929)

599. Thư trả lời cư sĩ Vương Tôn Liên 

Nhận được thư, biết sở học của cư sĩ là cái học cho chính mình, chứ 

chẳng  phải  chỉ  muốn  làm  một  bậc  đại  thông  gia  phô  trương  thanh  thế 

sáo  rỗng  mà  thôi,  khôn  ngăn  vui  mừng,  an  ủi.  Kinh  điển  Tịnh  Độ  rất 

nhiều,  trong  Văn  Sao  đã  nhiều  lần  ghi  chép  đầy  đủ  như  Quán  Kinh 

Thiện Đạo Sớ   (hiện thời có bản khắc mới ở Quán Âm Am tại Nam Kinh, chánh 

 xác hơn nhiều  so với bản do cụ Dương Nhân Sơn đã khắc trước đây), Vô Lượng 

Thọ Kinh Sớ, Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm Sớ Sao Hiệt  (bản này do ông 

 Phạm  Cổ  Nông  trích  yếu).  A  Di  Đà  Kinh,  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  Quán  Vô 

Lượng Thọ Phật Kinh, Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm là bốn kinh Tịnh 

Độ. Đối với Vãng Sanh Luận Chú thì cần phải thỉnh bản khắc mới ở Bắc 

Kinh, một là ít sai ngoa, hai là trình bày rõ ràng. Sách này hay tuyệt vời. 

Di  Đà  Kinh  Sớ  Sao  tuy  rộng  lớn,  tinh  vi,  nhưng  văn  rườm,  nghĩa 

lắm, đâm ra khiến cho kẻ sơ cơ khó được lợi ích, nhưng Di Đà Yếu Giải 

quả thật là bản chú giải tuyệt diệu bậc nhất từ xưa đến nay, chính là bản 

chú giải độc nhất vô nhị xưa nay, đừng nên xem thường thì sẽ may mắn 

lắm! Đại Minh còn có hơn một ngàn bộ sách này, tính muốn gởi hết sang 

Quan Trung để thỏa mãn ước nguyện pháp thí của ông ta, cho thỏa lòng 

ngu thành muốn báo ơn quê nhà của tôi. Điều quan trọng trong học đạo 

là  đối  trị  tập  khí.  Thường  có  những  kẻ  học  vấn  càng  sâu,  tập  khí  càng 

mạnh; đấy chính là vì coi học đạo như học nghề, cho nên học đạo càng 

nhiều, nghịch đạo càng sâu! Đấy chính là nguồn cội khiến cho đạo Nho 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 187 of 315

lẫn đạo Thích đều suy vi ở nước ta. Nếu cư sĩ chẳng xuôi theo xu hướng 

ham thích [hời hợt] của xã hội trong hiện thời thì quê ta sẽ may mắn lắm 

thay! 

600. Thư trả lời cư sĩ Trịnh Tử Bình 

Hôm qua nhận được thư đề ngày mồng Một tháng Mười Một, khôn 

ngăn  đau  thương.  Hiện  thời  các  xứ  đều  có  chiến  tranh,  trù  tính  cứu  trợ 

rất khó. Quang đã bảo một đệ tử đem khoản tiền in Văn Sao  (hai ngàn) và 

tiền  xây  dựng  đại  điện  chùa  Pháp  Vân   (một  ngàn)  gộp  thành  ba  ngàn 

đồng, chắc sẽ có người cùng chí hướng giúp cho bao nhiêu đó nữa cũng 

không biết chừng. Đã cậy nhà đại từ thiện ở Thượng Hải là cư sĩ Vương 

Nhất Đình gọi điện hỏi thăm tình hình đường sá, nếu thông suốt sẽ gởi 

sang  cho  ông.  Lại  cậy  ông  ta  tìm  cách  [giúp  đỡ],  hoặc  nhiều,  hoặc  ít, 

chắc chắn sẽ có. Quang cũng chẳng dám hướng về mọi người quyên mộ, 

bởi  hiện  thời  đâu  đâu  cũng  bị  tai  nạn  và  đủ  mọi  nghĩa  cử  đều  cầu  xin 

Quang  [giúp  sức].  Nếu  Quang  thường  khuyên  người  khác  [quyên  góp] 

thì  chẳng  những  Quang  không  thể  làm  người,  mà  người  ta  còn  coi 

Quang như kẻ đáng sợ, chẳng dám gặp mặt Quang nữa! 

Món tiền ba ngàn đồng này đã là cắt thịt để đắp vết thương, là biện 

pháp vét sạch không còn sót gì nữa! Từ nay về sau, bất luận như thế nào, 

đừng  cầu  Quang  lo  liệu  nữa!  Nếu  vẫn  muốn  lo  liệu  thì  chỉ  là  một  bức 

thư  xuông.  Ở  chỗ  ông  Vương  Nhất  Đình  và  hòa  thượng  Chân  Đạt  đều 

có bản sao lá thư của ông, bọn họ sẽ giúp đỡ. Dương Thúc Cát mở một 

bệnh viện ở Nam Kinh, kinh doanh cũng èo uột. Hãy nên gởi thư hỏi ông 

Vương Ấu Nông, ông ta biết địa chỉ của Thúc Cát. 

Con  người  hiện  thời  phần  nhiều  chẳng  biết  nhân  quả.  Năm  Quang 

Tự  thứ  hai  (1876),  phàm  những  ai  đứng  ra  phát  chẩn  ở  quê  tôi,  không 

một ai chẳng bị tuyệt tự hoặc mắc họa lớn vì bọn họ lấy tiền bạc, lương 

thực  cứu  mạng  để  tự  xài,  ngồi  nhìn  dân  đang  đói  bị  chết  đói!  Dẫu  có 

phân  phát  thì  cũng  đều  là  gây  đủ  mọi  nỗi  tệ  hại  lớn  lao,  [dùng  chuyện 

phát chẩn] để che chắn thể diện. Há trời đất dung cho những kẻ ấy được 

tồn tại ư? Vì thế, bọn chúng đều tử vong, tuyệt diệt hết! 

Nghe nói lần trước ở Thiểm Tây bị hạn hán, tại Thượng Hải trù tính 

gởi đi cứu trợ một hai chục vạn đồng, những kẻ cầm quyền ở Thiểm Tây 

đều phát tài, dùng [tiền ấy] để mở đường xe hơi nhằm che giữ thể diện. 

Thứ tâm hạnh ấy so với cọp, beo, sài lang còn ác độc hơn gấp vạn lần, 

chỉ biết cái lợi trước mắt, chẳng sợ hậu họa! Thật đáng xót thương! Ông 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 188 of 315

đừng mang ý niệm ấy nhé! Nếu nhờ vào chuyện cứu trợ này để tự thủ lợi 

thì chẳng những chính mình sẽ đọa thẳng vào ác đạo mà sẽ còn gây lụy 

khiến lệnh từ và tổ tiên đã khuất đều bị đọa ác đạo. Vợ con, anh em ông 

cũng đều sẽ bị tử vong, đọa lạc đấy! 

Xem  khắp  những  kẻ  lo  phát  chẩn  xưa  nay:  Phàm  kẻ  nào  cắt  xén, 

quyết  chẳng  có  thiện  báo!  Phàm  ai  tận  tâm  tận  lực  thì  con  cháu  chắc 

chắn  phát  đạt.  Ông  và  tôi  chưa  từng  gặp  mặt,  do  nỗi  khổ  của  dân  đất 

Thiểm  mà  Quang  đem  món  tiền  muôn  phần  chẳng  thể  dùng  vào  việc 

khác để chuyển sang cứu trợ. Ông hãy nên do việc này mà vun bồi đức, 

đừng  do  việc  này  mà  giở  trò  làm  bậy!  Nếu  đã  làm  bậy  thì  tuy  người 

không biết, thiên địa quỷ thần há bị lường gạt ư? Bởi lẽ, tâm chính mình 

vừa động, thiên địa quỷ thần thảy đều biết rõ. Muốn thiên địa quỷ thần 

không biết, trừ phi chính mình chẳng sanh cái tâm ấy. Nếu vừa sanh tâm 

dù  thiện  hay  ác,  không  chuyện  gì  chẳng  rõ  rệt  như  nhìn  vào  ngọn  lửa. 

Quang yêu mến, bảo vệ ông nên mới nói lời này. Nếu thực hành được thì 

may mắn chi hơn. Còn nếu như giở trò sai trái, sau này sẽ hối không kịp 

đấy! 

601. Thư trả lời cư sĩ Châu Thạch Tăng (thư thứ nhất) 

Doãn Vương Thị trọn chẳng ăn chay niệm Phật, vừa nghe pháp môn 

Tịnh  Độ  bèn  có  thể  sốt  sắng  tu  trì,  lại  còn  biến  điền  trang  của  chính 

mình  thành  Từ  Vân  Liên  Xã  để  mong  những  phụ  nữ  có  chí  tu  trì  đều 

cùng được nương tựa tu trì nơi đấy, quả thật là khó có! Nếu chẳng phải 

do đời trước đã có thiện căn, làm sao được như thế? Thật có thể gọi là 

“chín phẩm hoa sen” vậy! 

Sợ rằng bà ta chưa nghe thông suốt pháp môn Tịnh Độ, nên đương 

nhiên phải làm cho bà ta sanh lòng tin chân thật, phát tâm nguyện thiết 

tha,  quyết  định  cầu  mong  lúc  lâm  chung  được  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh 

Tây Phương. Đừng xen tạp công phu luyện đan vận khí của ngoại đạo để 

cầu trường sanh và đừng mong được thành thần tiên nơi cõi trời Đại La 

v.v... thì sẽ chẳng uổng cuộc sống này, chẳng phí dịp gặp gỡ này. 

Nay đặt pháp danh cho bà ta Huệ Đạo, nghĩa là dùng trí huệ để dẫn 

dắt  những  người  cùng  hàng  cùng  sanh  Tây  Phương.  Lại  phải  khuyên 

người  niệm  Phật  ai  nấy  trọn  hết  bổn  phận  của  chính  mình,  như  cha  từ, 

con  hiếu,  anh  nhường,  em  kính,  chồng  hòa,  vợ  thuận,  chủ  nhân  từ,  tớ 

trung thành, giữ tấm lòng tốt, nói lời tốt lành, làm chuyện tốt, đừng làm 

các việc ác, vâng làm các việc lành. Dùng những điều ấy để tự hành, lại 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 189 of 315

còn dùng những điều ấy để dạy người khác thì kẻ vô tri chẳng dám sanh 

hủy  báng  xằng  bậy.  Nếu  chẳng  thể  trọn  hết  bổn  phận  của  chính  mình, 

dẫu có tu trì cũng khó tương ứng với Phật, lại còn gợi cho kẻ vô tri lầm 

lạc bảo: “Phật pháp vô ích cho luân thường, thế đạo”. 

Xem khắp xưa nay, những vị đại trung, đại hiếu, lòng nhân sâu xa, 

phẩm đức sâu dầy, đa phần đều do học Phật đắc lực mà ra. Do vậy, trong 

ba  thứ  chánh  nhân  Tịnh  nghiệp  của  Quán  Kinh,  điều  thứ  nhất  là  hiếu 

dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng  (sư trưởng chính là người có đức), từ tâm 

chẳng giết, tu Thập Thiện Nghiệp. Có thể “hiếu, đễ, từ” thì có thể khiến 

cho ba nghiệp nơi thân  (ba nghiệp nơi thân là giết, trộm, dâm), bốn nghiệp nơi 

miệng  (bốn nghiệp nơi miệng là nói dối, nói thêu dệt, nói đôi chiều, ác khẩu), ba 

nghiệp nơi ý  (ba nghiệp nơi ý là tham - sân - si) thảy đều lành. Người như thế 

chính  là  vật  báu  cho  quốc  gia  xã  hội,  sẽ  khiến  cho  kẻ  thấy  người  nghe 

nhìn  theo  bắt  chước  làm  lành.  Đấy  gọi  là:   “Dùng  lời  nói  để  dạy  sẽ  bị 

 tranh cãi, dùng thân để dạy, người khác sẽ thuận theo”.  

Mọi  chuyện  trong  thế  gian  đều  phải  lấy  thân  làm  gốc.  Huống  chi 

hiện  thời  tà  thuyết  dị  kiến  không  thứ  lạ  lùng  nào  chẳng  có.  Chúng  ta 

học  Phật  nếu  chẳng  nghiêm  túc  suy  xét  từ  luân  thường,  từ  khởi  tâm 

động  niệm  thì  công  phu  của  chính  mình  cũng  khó  được  lợi  ích.  Người 

khác thấy nghe chắc sẽ thốt lời xầm xì, do vậy cần phải xét bàn từ luân 

thường, suy xét từ nơi khởi tâm động niệm, hễ lập được cái gốc thì đạo 

sẽ sanh. Người đời thấy nghe sẽ học theo mà không hay không biết. Ví 

như gió lùa cỏ rạp, nước chảy thành khe. Những điều cần phải nói khác 

đã  có  đầy  đủ  trong  lá  thư  gởi  cho  ông  Mã  Tuấn  Khanh  [trong  bộ  Văn 

Sao Tăng Quảng Chánh Biên], đều nên đem những điều ấy nói với bà ta. 

Giới thiệu người khác quy y quả thật là chuyện tốt đẹp nhất; nhưng 

nếu là kẻ không có lòng chánh tín, đừng nên giới thiệu tràn lan. Sợ rằng 

mai sau kẻ ấy sẽ lui sụt tạo nghiệp, đâm ra chẳng tốt đẹp gì! Nhân tâm 

khác  biệt  như  thế  đó!  Nếu  gặp  kẻ  có  túc  căn,  cố  nhiên  hãy  nên  hướng 

dẫn, còn kẻ không có thiện tâm thì chớ nên dẫn dắt bừa bãi vì sợ đâm ra 

họ sẽ làm cho pháp môn bị nhục lây! 

602. Thư trả lời cư sĩ Châu Thạch Tăng (thư thứ hai) 

Phàm người quy y Phật pháp, bất luận nam hay nữ, đều phải giữ vẹn 

luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm 

các điều ác, vâng giữ các điều lành, kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, yêu 

tiếc  sanh  mạng  loài  vật,  tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 190 of 315

Chớ nên dùng công phu luyện đan vận khí của ngoại đạo để cầu trường 

sanh và sanh lên trời làm thần tiên cõi trời Đại La v.v… Hãy quyết định 

phát  nguyện  cầu  khi  lâm  chung  được  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tây 

Phương.  Nếu  tín  nguyện  chân  thật,  thiết  tha,  ai  nấy  đều  có  thể  vãng 

sanh. Nếu được vãng sanh thì sẽ siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát 

tử. 

Nhưng  muốn  vãng  sanh,  ắt  phải  nghiêm  túc  trọn  hết  bổn  phận  của 

chính mình, như cha từ, con hiếu, anh nhường, em kính, chồng hòa, vợ 

thuận, chủ nhân từ, tớ trung thành, dựa theo chức phận của chính mình 

để trọn hết nghĩa vụ của chính mình. Lại còn đem pháp môn này khuyên 

bảo gia đình cha mẹ, anh em trai, chị em gái, vợ con và bằng hữu thân 

thích,  xóm  giềng,  làng  nước  để  hết  thảy  mọi  người  đều  biết  pháp  này, 

đều  tu  pháp  này,  như  vậy  thì  do  cái  công  khuyên  người  ấy  mà  chính 

mình sẽ đạt được lợi ích càng sâu xa, lớn lao hơn! 

Nữ  nhân  lấy   “tương  phu  giáo  tử”   (giúp  chồng  dạy  con)  làm  thiên 

chức.  “Tương”  (相) là giúp. [“Tương phu giáo tử” là] giúp chồng thành 

tựu  đức  hạnh,  khéo  dạy  bảo  con  cái,  khiến  cho  bọn  họ  đều  thành  hiền 

nhân, thiện nhân. Đấy chính là chức phận của nữ giới. Nữ nhân hiện thời 

thường  nuông  chiều  con  cái  quen  thói  kiêu  căng,  chẳng  lấy  đạo  lý  làm 

người  và  nhân  quả  báo  ứng  để  răn  dạy.  Vì  thế  con  cái  phần  nhiều  khó 

thành người đàng hoàng. 

Do  vậy,  những  kẻ  đại  thông  minh  mù  quáng  nhiễu  loạn  cõi  đời  và 

những phường giặc cướp làm càn làm quấy trọn khắp thế gian khiến cho 

nước  không  ra  nước,  dân  chẳng  thành  dân,  căn  bản  đều  là  do  cha  mẹ 

chúng nó chẳng biết trọn hết chức phận giáo huấn con cái của người làm 

cha  mẹ  mà  ra,  cho  nên  loạn  lạc  không  có  lúc  nào  yên.  Nếu  ai  nấy  đều 

khéo dạy dỗ con cái thì thế đạo sẽ tự nhiên thái bình. Những điều khác 

hãy xem trong Gia Ngôn Lục v.v… đều có viết đầy đủ về những điều ấy. 

Hơn nữa, công đức niệm Phật tiêu trừ hết thảy ác nghiệp. Phàm gặp 

những tai nạn như đao binh, nước, lửa, ôn dịch, sâu rầy, hạn hán, lụt lội 

v.v… mà nếu có thể chí thành niệm Phật, niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, ắt 

sẽ gặp dữ hóa lành. Nữ nhân sanh nở, nếu sanh không được mà chịu chí 

thành niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, chắc chắn sẽ lập tức an nhiên sanh nở. 

Lúc bình thường chịu niệm thì càng có lợi ích lớn lao hơn. 

Đừng nên bảo “lõa lồ bất tịnh, niệm sợ mắc tội!” Cần biết rằng Bồ 

Tát  sẵn  lòng  cứu  khổ,  đấy  chính  là  lúc  liên  quan  đến  tánh  mạng,  do  vì 

không  làm  sao  khác  được,  chứ  không  phải  là  có  thể  cung  kính,  khiết 

tịnh, mà chẳng chịu gắng hết sức cung kính, khiết tịnh! Chẳng những sản 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 191 of 315

phụ phải niệm ra tiếng rõ ràng, mà những người săn sóc bên cạnh cũng 

phải niệm giúp cho người ấy. Dẫu khó sanh đến nỗi sắp chết cũng đều có 

thể ngay lập tức an nhiên sanh nở. Hãy nên nói với hết thảy mọi người 

về chuyện này, đấy chính là cứu vớt sẵn sự hoạn nạn và tánh mạng của 

người khác, công đức rất lớn! 

603. Thư trả lời cư sĩ Phí Phạm Cửu 

Nhận  được  thư  đầy  đủ.  Tôi  soạn  được  lời  tựa  gồm  tám  trăm  lẻ  sáu 

chữ,  nhưng  câu  chữ  vụng  về,  chất  phác,  không  có  vị  đại  thông  gia  nào 

đọc đến chẳng chê bai, phê bình! Nếu có thể dùng được thì xin hãy cậy 

người viết chữ đẹp chép lại cho trang trọng, rõ ràng, cũng nên thêm dấu 

chấm câu để tránh cho những người chữ nghĩa ít ỏi không đọc thành câu 

được.  Nếu  không  đọc  được  thành  câu,  làm  sao  hiểu  nghĩa?  Vì  thế,  bất 

luận là thứ văn tự nào đều phải nên chấm câu. Khi Quang viết thư cho 

ai, ngay cả khi [người nhận] là bậc đại thông gia, vẫn một mực chấm câu 

vì  chẳng  muốn  người  khác  phải  tốn  chút  công  suy  nghĩ  nào  để  hiểu 

những  lời  lẽ  hủ  bại  của  tôi!  Trong  lời  tựa  đều  không  sử  dụng  lối  Đài 

Đầu115.  Nếu  sử  dụng  lối  Đài  Đầu  trong  mọi  chỗ  sẽ  quá  phiền  phức; 

không Đài Đầu cũng được! Nếu muốn Đài Đầu thì chỉ cần áp dụng trong 

câu nói về bức thánh tượng Quán Thế Âm do vị danh gia vẽ là được rồi 

 (Mồng Bốn tháng Chín năm Dân Quốc 27 - 1938). 

604. Thư trả lời cư sĩ Trần Tân Nho 

Thư nhận được đầy đủ, trong bốn mươi tám nguyện, [có nguyện thứ 

mười  tám  là]   “mười  niệm  xưng  danh  liền  được  vãng  sanh,  chỉ  trừ  kẻ 

 Ngũ Nghịch, phỉ báng chánh pháp”.  Đấy là nói về lúc bình thường! Bởi 

lẽ, Ngũ Nghịch đại tội, báng pháp chẳng tin, thứ tội chướng ấy há có thể 

dùng sự tu trì hời hợt, hờ hững để tiêu diệt được ư? 

Theo  Quán  Kinh,  kẻ  Ngũ  Nghịch  Thập  Ác  lúc  sắp  mạng  chung, 

tướng  địa  ngục  hiện,  có  thiện  tri  thức   (ở  đây  bất  luận  là  Tăng  hay  tục,  nam 

 hay nữ, chỉ cần dạy người ấy niệm Phật thì cũng được gọi là “thiện tri thức”) dạy 

niệm Phật, hoặc chỉ niệm mười tiếng hoặc niệm chưa đến mười tiếng đã 

mạng  chung,  cũng  sẽ  được  cậy  vào  Phật  từ  lực  đới  nghiệp  vãng  sanh. 

115 Đài Đầu là một cách viết trong công văn, thư từ, thể hiện sự cung kính: Trước khi 

bắt đầu một danh xưng hay tên người thì bèn xuống dòng. Tức là danh xưng ấy trở 

thành chữ đầu dòng trong câu văn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 192 of 315

Mười niệm ấy so ra có khí thế dũng mãnh, thiết tha hơn hẳn mười niệm 

lúc bình thường một trời một vực. Do vậy bèn được vãng sanh. Do bị nỗi 

khổ cùng cực nơi địa ngục bức bách nên vừa được nghe danh hiệu Phật 

bèn dốc hết toàn bộ tinh thần xưng niệm. Trừ niệm ấy ra, trọn chẳng có 

niệm gì khác! Tuy chưa đích thân chứng được nhất tâm bất loạn, nhưng 

tâm  đã  rốt  ráo  chẳng  còn  có  niệm  nào  khác!  Đang  trong  lúc  ấy,  trọn 

chẳng có tam tâm, nhị ý, chẳng có tâm tướng tin tưởng - nghi ngờ xen 

lẫn! Vì thế, chẳng gọi là  “báng pháp”. 

Dẫu  lúc  bình  thường  là  kẻ  báng  pháp  thì  [khi  lâm  chung]  ắt  cũng 

sẽ  giống  như  té  vào  nước  lửa  cầu  xin  cứu  vớt,  rảnh  đâu  để  sanh  lòng 

nghi,  khởi  lòng  báng  bổ  ư?  Vãng  Sanh  Luận  nói   “kẻ  báng  pháp  chắc 

 chắn  không  được  vãng  sanh”   vì  đã  báng  chánh  pháp  thì  sẽ  không  có 

lòng chánh tín, làm sao vãng sanh cho được? Đấy là lời lẽ nhằm cực lực 

khuyên con người phải phát lòng chánh tín. Nếu trước kia đã từng báng 

pháp, về sau biết cải hối thì sẽ được vãng sanh. Ví như lành bệnh liền trở 

thành người mạnh khỏe; kẻ quy hàng chính là người dân đã quy thuận. 

Nếu nói: “Kẻ báng pháp dù sau này có cải hối cũng chẳng được vãng 

sanh” là đã hoàn toàn hiểu sai chuẩn mực tu trì. Đối với Nho giáo còn 

chẳng hợp, huống hồ đức Phật thấy “hết thảy chúng sanh đều có đủ Phật 

Tánh,  đều  sẽ  thành  Phật”  ư?  Kinh  Thư  chép:   “Chỉ  vì  thánh  mất  niệm 

 mà thành cuồng; cuồng do khắc chế được ý niệm mà thành thánh”.  Do 

vậy biết rằng Nho và Phật đều lấy sửa lỗi hướng lành để chăm chú mong 

thành thánh, thành hiền, đoạn Hoặc, chứng Chân. Người đời chẳng khéo 

hiểu ý này, chỉ chấp vào lời văn, tự sanh chướng ngại, chẳng đáng buồn 

ư? 

Quang là một ông Tăng tầm thường, trọn chẳng có ưu điểm nào, gặp 

gỡ thì có ích gì? Chẳng gặp đâu bị tổn hại gì? Nếu muốn gặp thì lại có 

khó  khăn  chi?  Ước  chừng  vào  nửa  sau  tháng  Bảy,  ắt  tôi  sẽ  sang  chùa 

Thái  Bình,  phải  lẩn  quẩn  ở  đó  hai  ba  tháng  đợi  cho  việc  in  sách  xong 

xuôi rồi sẽ liền diệt tung tích ẩn náu lâu dài để vĩnh viễn chẳng còn qua 

lại với hết thảy mọi người nữa. 

Ông  muốn  quy  y  thì  nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Huệ  Tân;  nghĩa 

là  trí  huệ  sẵn  có  vốn  là  vật  cũ  của  chính  mình,  nhưng  do  Hoặc  nghiệp 

chướng  lấp  nên  chẳng  thể  thọ  dụng  được.  Nay  dùng  sức  niệm  Phật  để 

tiêu trừ Hoặc nghiệp, khiến cho trí huệ ấy lại được tỏ rạng. Tuy là vật cũ, 

nhưng chẳng khác gì mới đạt được, cho nên gọi là Huệ Tân. 

Lại mong ông sẽ đem pháp môn Niệm Phật này hóa độ hết thảy để 

bọn  họ  sẽ  đều  tự  làm  cho  đức  ấy  được  trở  thành  mới  mẻ  thì  may  mắn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 193 of 315

lắm thay! Điều trọng yếu trong tu trì là giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn 

phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các 

điều  lành.  Những  điều  khác  đã  được  nói  tường  tận  trong  Văn  Sao,  Gia 

Ngôn Lục, xin hãy tìm đọc, ở đây không viết cặn kẽ! 

605. Thư trả lời cư sĩ Khang Ký Dao (thư thứ nhất) 

Nhận được thư biết ông tới chỗ ngụ ở Thượng Hải an toàn, hết thảy 

đều  như  thường,  vui  mừng,  an  ủi  đến  cùng  cực.  Thời  cuộc  chẳng  yên, 

đừng  nên  bắt  đầu  tiến  hành  [làm  những  chuyện  đã  định].  Nên  đợi  đến 

khi  thái  bình  thì  mới  tiến  hành.  Nếu  không  cẩn  thận,  sẽ  hối  chẳng  kịp 

đấy! Vì vậy, đừng hạn định ngày tháng mà hãy nên dựa theo thời thế để 

ứng  biến.  Thế  đạo  hiện  thời  chính  là  thế  đạo  hoạn  nạn.  Tuy  nói  “niệm 

Phật  diệt  được  túc  nghiệp”,  nhưng  cần  phải  sanh  lòng  hổ  thẹn  lớn  lao, 

sanh  lòng  kinh  sợ  lớn  lao,  chuyển  cái  tâm  “tổn  người  lợi  mình”  của 

chúng sanh thành “hành hạnh Bồ Tát lợi khắp các chúng sanh” thì dù là 

túc nghiệp (nghiệp trong quá khứ) hay hiện nghiệp (nghiệp hiện tại) đều 

bị quang minh của Phật hiệu trong cái tâm đại Bồ Đề ấy tiêu diệt sạch 

sành sanh. 

Nếu  đời  trước  và  xưa  kia  từng  tạo  nghiệp  lớn,  nay  tuy  đã  thôi  làm 

ác,  nhưng  chưa  thể  tận  lực  tu  các  điều  lành  và  chỉ  niệm  Phật  hời  hợt, 

hờ  hững  thì  công  chẳng  cự  được  lỗi,  cho  nên  khó  tránh  vướng  phải  ác 

báo  ấy  được!  Chẳng  phải  là  niệm  Phật  uổng  công,  mà  là  vì  chưa  phát 

Bồ  Đề  tâm,  nhưng  ác  nghiệp  lại  đặc  biệt  rộng  lớn  nên  [công  đức  niệm 

Phật] chẳng thể che lấp [ác nghiệp] được! Nếu có thể phát đại Bồ Đề tâm 

thì  sẽ  như  mặt  trời  rực  rỡ  giữa  hư  không,  sương  móc  tan  ngay  lập  tức. 

Người đời phần nhiều nửa đời làm ác, rồi sau này mới cải hối. Do chưa 

thể hoàn toàn không có ác báo, bèn bảo: “Phật pháp chẳng linh, tu trì vô 

ích!” 

Cư sĩ đã chẳng coi Quang là người ngoài, nên cố nhiên Quang chẳng 

thể không trình bày đại lược nguyên do với cư sĩ để mong ông thoát khỏi 

đường mê, lên bờ giác. Pháp môn Niệm Phật lấy ba pháp Tín - Nguyện - 

Hạnh làm tông, lấy Bồ Đề tâm làm căn bản. Do bởi thật nghĩa  “tâm này 

 là Phật, tâm này làm Phật, nhân trùm biển quả, quả thấu nguồn nhân”,  

[cho  nên]  dùng   “nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối”  làm  công  phu 

thực  hiện  tối  thiết  yếu.  Dùng  điều  ấy  để  hành,  lại  còn  Tứ  Hoằng  Thệ 

Nguyện  thường  chẳng  rời  tâm  thì  tâm  hợp  với  Phật,  tâm  hợp  với  đạo. 

Lúc  đang  còn  sống  sẽ  dự  vào  bậc  thánh,  lâm  chung  lên  thẳng  Thượng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 194 of 315

Phẩm,  ngõ  hầu  chẳng  phụ  cuộc  sống  này.  Phải  thường  nên  giảng  nói 

với Chí Thường [những điều vừa nói trên đây] khiến cho tập khí nữ nhi 

hẹp hòi, hèn kém của cô ta biến thành chánh trí Bồ Đề thì công đức lớn 

lao  lắm.  Người  tu  Tịnh  nghiệp  ắt  phải  khuyên  khắp  người  đời  cùng  tu 

Tịnh nghiệp,  “làm gương cho vợ mình rồi đến anh em, cho đến khắp đất 

 nước”116 cho nên chẳng khác gì sự giáo hóa của các vị vua. 

606. Thư trả lời cư sĩ Khang Ký Dao (thư thứ hai)

Nhận  được  thư  đầy  đủ.  Đất  Tần  rét  buốt,  Tịnh  Nghiệp  Cư  chỉ  nên 

mở  tiệm  cơm  chay  thì  mới  có  đôi  chút  khả  quan.  Nếu  chiếu  theo  biện 

pháp của Công Đức Lâm ở phương Nam, ắt sẽ bị cụt vốn. Ở nơi ấy đã 

mang  tên  là  Tịnh  Nghiệp  Cư  thì  hãy  nên  nhờ  người  viết  chữ  đẹp  dùng 

lối  chữ  Khải  chánh  thức  đang  thông  dụng  hiện  thời  để  sao  chép  công 

đức, lợi ích của Tịnh nghiệp và pháp tắc tu trì, rồi đem treo [những bài 

viết ấy] trên các bức tường để người ta đọc tới sẽ dấy lòng cảm kích. Ở 

nơi  ấy  chẳng  thể  tổ  chức  diễn  giảng  vì  sợ  có  đông  người  đến  nghe  sẽ 

không đủ chỗ chứa, đừng nên làm theo kiểu đó. Nếu cứ làm thì sẽ đâm 

ra bị chướng ngại mà cũng gây trở ngại cho việc làm ăn. 

Tịch Viên Liên Xã ắt phải thanh tịnh, thơm sạch. Chủ nhân ắt phải 

cung  kính,  chí  thành,  chớ  nên  ngạo  mạn  đối  với  người  khác,  cũng  chớ 

đừng phô phang tỏ vẻ mình là người có đức hạnh. Phàm có ai đến đều 

phải đối đãi ôn hòa, cung kính, khiêm tốn  (Xét trong hiện thời, các hội Phật 

 giáo các nơi hễ có quy mô hơi lớn thì thường phạm phải thói xấu là ngạo mạn đối 

 với người khác. Đọc đến đây hãy nên đau đáu răn dè. Hãy chớ nên phân biệt sang 

 -  hèn,  khiến  cho  khắp  mọi  người  cùng  được  thấm  nhuần  pháp  vị,  gieo  thiện  căn).  

Còn như khi chưa niệm Phật và lúc đã niệm Phật xong, nhất loạt chẳng 

cho  [những  người  đến  niệm  Phật]  bàn  tán  chuyện  trong  gia  đình.  Nếu 

116 Đây là một đoạn thơ trích từ bài Tư Tề thuộc tiểu loại Văn Vương Chi Thập trong 

phần Đại Nhã của kinh Thi:  “Hình vu quả thê, chí vu huynh đệ, dĩ ngự vu gia bang” . 

Câu nói này cũng được Mạnh Tử nhắc lại trong thiên Lương Huệ Vương, sách Mạnh 

Tử. Theo cách giải thích của Tứ Thư Bạch Thoại giải thì: “Quả thê là đích thê (vợ 

 cả, vợ chánh), Hình là nêu gương, Ngự là cai trị. Theo Tập Sớ thì ‘hình quả thê, chí 

 huynh đệ, dĩ ngự gia bang chính là đạo tu thân, tề gia, trị quốc. Ý nói Văn Vương 

 ở trong chốn riêng tư thì hết sức hòa nhã, đối với tông miếu hết thảy kính cẩn’.   Do 

 vậy, câu này phải hiểu là: Văn Vương dùng lễ pháp để nêu gương cho vợ con, đối 

 xử nhân ái với anh em, khiến anh em nêu gương, khiến cho cả nước phải tuân phụng 

 theo” . Do vậy, chúng tôi chỉ dịch gọn là: “Làm gương cho vợ mình, lan đến anh em, 

 rồi truyền khắp đất nước”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 195 of 315

có những nghĩa trọng yếu có thể bàn luận được thì hãy bàn. Nếu không, 

ai về nhà nấy. Kẻ nào tuổi quá nhỏ thì chỉ nên niệm trong nhà của chính 

mình. Nếu thường đến mà ở gần thì còn được, chứ như đường xa sợ sẽ 

có chuyện xảy ra ngoài ý muốn, chẳng thể không cẩn thận! Nơi đây bất 

quá là chỗ để đề xướng [tu Tịnh nghiệp] trong địa phương mà thôi, vẫn 

phải chú trọng chuyên niệm Phật tại gia. 

Ông đã đề xướng Liên Xã thì người lớn kẻ nhỏ trong nhà đều phải 

đoạn trừ rượu thịt. Nếu vẫn cứ [ăn uống tùy tiện] giống như người đương 

thời  thì  sẽ  mất  đi  thể  cách  đề  xướng.  Chương  trình  giản  lược  của  Tịnh 

Nghiệp  Cư  văn  lẫn  lý  đều  hay,  nhưng  chữ  Huân  (葷)  bị  viết  sai  thành 

chữ  Vựng   (暈:   Quầng  sáng  quanh  mặt  trời,  mặt  trăng.  Chữ  暈   đọc  giống  như 

 âm Vận) thật là thất cách, xin hãy sửa cho đúng. Chữ Huân (葷) vốn chỉ 

những  thứ  hành,  hẹ,  kiệu,  tỏi,  cho  nên  viết  bằng  bộ  Thảo  (草).  Kinh 

Phạm  Võng  giảng  rõ  Ngũ  Tân  (五辛:  năm  thứ  cay  nồng)  là  Đại  Toán 

Thông  (大蒜蔥:   tức  hẹ),  Từ  Thông  (慈蔥:   hành),  Lan  Thông  (蘭蔥:   tức 

 là  Tiểu Toán 小蒜,  chính là kiệu), Huân Vật (葷物:  tỏi). Phương này (Trung 

Hoa) chỉ có bốn thứ ấy, ở Tây Vực có thêm Hưng Cừ117 (興渠: củ nén) 

nên  gọi  là  Ngũ  Tân,  cũng  gọi  là  Ngũ  Huân.  Cũng  có  ngoại  đạo  coi 

Nguyên Tuy (芫荽)118 là Huân (rau có mùi tanh hôi), lại có phái ngoại 

đạo coi Hồng La Bồ (củ giền) là Huân, đều là bịa đặt! 

Năm thứ Huân này vốn thuộc thảo mộc, nhưng do có mùi hôi dơ nên 

không được ăn. Ăn vào thì tụng kinh niệm Phật đều không được hưởng 

117 Hưng Cừ (Hingu): Còn phiên âm là Huân Cừ, Hưng Cù, Hưng Cựu, Hưng Nghi, 

Hình Ngu, hoặc Hình Cụ, vốn chỉ mọc ở Tân Cương, Hòa Điền (Khotan), Tây Tạng, 

Ấn Độ, Iran, A Phú Hãn v.v… là một loại thảo mộc, có tên khoa học là Asafoetida, 

cao  tối  đa  hai  mét,  thân  củ  mập,  sắc  trắng,  mùi  hôi  như  tỏi,  nhưng  củ  nhỏ  hơn, 

thường dùng làm gia vị. Khi bẻ thân loại cây này, chỗ gãy sẽ tiết ra dịch nhờn, dịch 

nhờn ấy có thể dùng làm thuốc với tên gọi được gọi là A Ngụy (thường bị đọc trại 

thành  A  Ngùy).  Do  cây  Củ  Nén  (hoặc  củ  néng?)  của  Việt  Nam  cũng  có  hình  dáng 

gần giống như vậy và có mùi tỏi nên chữ Hưng Cừ thường được dịch tạm là Củ Nén. 

118 Nguyên Tuy (Coriander) là một loại rau thơm, thường được biết dưới tên thông 

dụng là Cilantro, trông hơi giống như rau ngò (rau mùi, ngò rí) của Việt Nam, nhưng 

lá to hơn và không thơm bằng (có lẽ vì thế một số người gọi nó là ngò Tây). Do hạt 

của  nó  có  hương  vị  khác  biệt,  thơm  nồng  hơn  lá,  nên  thường  được  người  Ấn  Độ 

dùng làm thành phần chủ yếu cho hương liệu Garam Masala và cà ri. Người Ấn còn 

nướng  hạt  ngò  Tây  để  nhai  cho  thơm  miệng.  Hạt  ngò  Tây  cũng  được  dùng  để  tạo 

hương vị đặc biệt cho các loại bánh mì cứng làm bằng hắc mạch (Rye) của Nga. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 196 of 315

lợi ích lớn lao119. Huống chi thịt là thứ lấy từ thân thể chúng sanh, [con 

vật] đang sống sởn sơ bèn giết đi để mong thỏa thích cái miệng. Người 

đời  quen  thói  chẳng  thấy  đó  là  chuyện  kỳ  quái,  hễ  nghĩ  tưởng  thì  [sẽ 

thấy]  đúng  là  vô  lý  đến  cùng  cực,  đáng  sợ  thay!  Quang  chưa  thể  định 

trước được thời hạn trở về, cần gì phải có người đón tiếp; chỉ [để Quang] 

đi  một  mình  thôi  [là  được  rồi],  nếu  đón  tiếp  đâm  ra  trở  thành  chướng 

ngại! Ngàn vạn phần đừng đến, nếu đến thì tôi chẳng trở về! 

607. Thư trả lời cư sĩ Khang Ký Dao (thư thứ ba) 

Nhận được thư, kinh và bài minh trên tháp [thờ mẹ của ông] v.v… 

khôn ngăn vui mừng, an ủi. Một thiên tự thuật đã bộc lộ khá thành khẩn; 

nhưng  những  điều  được  trình  bày  ắt  phải  là  những  hạnh  ta  thấy  rõ  thì 

mới  là  thật  nghĩa.  Nếu  không,  sẽ  trở  thành  vọng  ngữ,  lừa  mình,  gạt 

người! 

Chẳng  biết  tháp  của  lệnh  từ  được  xây  theo  cách  thức  như  thế  nào. 

Theo chế định của Phật, Luân Vương (Chuyển Luân Thánh Vương) mới 

được  xây  tháp  nhưng  không  có  tầng  cấp.  Đối  với  bậc  xuất  gia  chứng 

Sơ, Nhị, Tam, Tứ Quả thì tùy theo quả vị của họ đã chứng để phân định 

[được phép xây] bao nhiêu tầng cấp. 

Nếu  là  phàm  phu,  chớ  nên  xây  tháp!  Trong  thời  gần  đây,  các  Tăng 

đều xây tháp, nhưng chỉ có hình dáng chứ không phân tầng cấp thì vẫn 

còn chấp nhận được; chưa hề nghe nói xây tháp cho người tại gia! Các 

119 Theo Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh (quyển tám) thì năm thứ hôi nồng 

này, tuy là thảo mộc, nhưng ăn chín sẽ khiến lòng dâm nẩy sanh, ăn sống sẽ khiến 

cho người thích ăn hay nóng giận. Hơn nữa, thiên tiên mười phương không thích mùi 

hôi hám của năm loại này nên thường tránh xa, các loài ngạ quỷ lại đặc biệt ưa thích 

nên thường đến liếm môi mép của người ăn. Do quỷ thường lui tới nên phước đức 

của người ăn bị tiêu giảm. Đại lực quỷ vương thừa cơ hiện thân Phật dối gạt thuyết 

pháp,  dạy  người  ăn  Ngũ  Tân  phạm  giới,  khen  ngợi  dâm  -  nộ  -  si,  khiến  cho  kẻ  ấy 

mạng chung sẽ làm quyến thuộc của ma, vĩnh viễn đọa trong địa ngục Vô Gián. Vì 

thế, người cầu Bồ Đề phải đoạn dứt Ngũ Tân. Tuy Ngũ Tân bị cấm ăn, nhưng trong 

trường  hợp  bị  bệnh  phải  ăn  để  trị  bệnh  thì  đức  Phật  cũng  đặc  biệt  hứa  khả.  Theo 

Kinh Yếu Tập quyển 20 dẫn các bộ luật Tăng Kỳ, Thập Tụng Luật, Ngũ Phần Luật 

v.v…  nếu  tỳ-kheo  bị  bệnh  đành  phải  ăn  Ngũ  Tân  thì  trong  bảy  ngày  phải  ở  riêng 

trong một phòng nhỏ, không được nằm trên giường đệm của Tăng, không được ở lẫn 

lộn với Tăng chúng, không được lên giảng đường, nhiễu tháp Phật, hoặc vào Tăng 

Đường,  phải  ngồi  dưới  chiều  gió  nếu  có  chuyện  cần  thiết  phải  họp  mặt  với  Tăng 

chúng. Sau bảy ngày phải tắm gội súc rửa sạch sẽ, dùng hương xông áo khử mùi hôi 

hám rồi mới được nhập chúng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 197 of 315

đệ tử của ông Dương Nhân Sơn xây tháp cho thầy, cách thức gần giống 

như tháp Phật, chẳng đáng để bắt chước theo; nhưng do ông ta có công 

lưu  thông,  hoằng  dương  Phật  pháp,  nên  các  đệ  tử  tôn  xưng  quá  mức. 

Lệnh từ tuy suốt đời thanh tu, lâm chung chánh niệm vãng sanh, nhưng 

sở chứng của cụ chưa biết ra sao! Ở phương này (cõi Sa Bà), quyết chớ 

nên mạo xưng là thánh nhân. Hễ nghĩ như vậy tức là đã “đem phàm lạm 

thánh”. 

Nếu  cụ  có  chứng  đắc  sau  khi  vãng  sanh  thì  chẳng  thể  coi  đó  là  sở 

chứng  trong  khi  cụ  còn  sống  ở  phương  này.  Vì  thế,  đối  với  chuyện  ở 

phương này hay chuyện sau khi đã sanh sang cõi kia, đều phải dựa theo 

nơi  chốn  mà  phân  chia  rạch  ròi  thì  mới  chẳng  trái  nghịch  cấm  chế  của 

đức Phật. Nhưng cụ đã tu hành tốt đẹp thì cũng chỉ nên tùy ý lưu truyền, 

nhưng  chớ  nên  nghĩ  làm  như  vậy  là  đúng,  khiến  cho  những  kẻ  có  tâm 

đều  bắt  chước  làm  theo.  Quang  chẳng  thể  không  nói  rõ  điều  này!  Ông 

chép  kinh  Bát  Đại  Nhân  Giác  rất  đẹp  khiến  cho  người  đọc  sanh  lòng 

hoan hỷ. 

Ngày Hai Mươi Sáu tháng Chín, Quang xuống núi. Đến cuối tháng, 

đến Thượng Hải, tưởng là ông và gia quyến đều trở về nhà hết rồi, vì thế 

trọn  chẳng  hỏi  đến.  Tới  mồng  Năm  tháng  Chạp,  ông  Lý  Cấp  Nhân  tới 

thăm, mới biết là gia đình ông chưa trở về hết. Chuyện Quang trở về đất 

Thiểm quả thật chẳng dễ dàng. Do đất Thiểm loạn lạc, lại còn rét buốt. 

Nếu quần áo, đồ đạc đều bỏ lại hết thì khi tới đất Tần sẽ sắm sửa không 

được. Nếu cầm theo hết thì hành lý sẽ cồng kềnh, thật khó khăn cho cả 

đôi bên. Vì thế, Quang trọn chẳng có lòng trở về đất Tần. 

Huống chi hiện thời tại Phổ Đà đang tu chỉnh Sơn Chí, tuy không do 

Quang  chủ  trương  nhưng  cố  nhiên  Quang  chẳng  thể  bỏ  mặc  được.  Lại 

còn  môn  loại  Đại  Sĩ  Bổn  Tích,  Quang  đã  cậy  một  người  bạn  ở  Giang 

Tây biên soạn tám chín tháng rồi, chuyện ấy vàn muôn phần chẳng thể 

nhờ tay người khác lo liệu được! Phải đợi cho ông ta tu chỉnh xong xuôi, 

Quang đọc qua rồi mới đem ghép vào Sơn Chí, hoặc cho lưu hành riêng, 

Quang đều phải tự lo liệu. 

Ông đã biết   “hết thảy  chúng sanh đều là cha mẹ trong quá khứ, là 

 chư Phật trong vị lai” , thì tất cả quyến thuộc chánh phụ120 trong nhà đều 

nên vĩnh viễn thôi ăn mặn, đấy mới là thật sự tu hành. Nhà Nho trong cõi 

120 Nguyên văn “bổn chi quyến thuộc” (quyến thuộc gốc và nhánh), tức những người 

thân thuộc trực hệ như vợ, con, cháu nội, cháu ngoại, dâu, rể… (thì gọi là gốc), và 

những  người  có  quan  hệ  gián  tiếp  như  cháu  gọi  bằng  cô,  cậu,  chị  dâu,  anh  rể,  dì, 

dượng… thì gọi là nhánh. Do vậy, chúng tôi dùng chữ chánh và phụ để diễn tả ý này. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 198 of 315

đời do thói quen cố kết coi ăn thịt là lẽ đương nhiên, trọn chẳng nghĩ đến 

nỗi đau khổ khi những con vật bị giết hại; huống là bàn đến chuyện quá 

khứ và vị lai ư? Buồn thay! Đời này chẳng độ được thân này thì đến đời 

nào mới độ được? Sửa đổi nếp sống để tu thì chẳng thích hợp cho lắm. 

Hiện thời, trời đang chuyển sang vận khí tốt đẹp, con người vui vẻ, 

mùa màng sung túc, nghĩ tưởng năm mới đã đến, [chúc ông] mọi duyên 

như ý, đứng ngồi hưởng phước, Chí Thường và các cháu đều cát tường, 

yên vui, khôn ngăn vui mừng, an ủi. Viết thư này để mong ông được an 

vui thuận lợi và chúc mừng năm mới, mong sao cả nhà đều yên vui. Nếu 

không  có  chuyện  gì  quan  trọng,  đừng  tới  núi  vì  e  rằng  trong  tháng  Ba 

Quang sẽ qua Hàng Châu. Nếu thuận tiện sẽ gặp mặt một phen. 

608. Thư trả lời cư sĩ Khang Ký Dao (thư thứ tư) 

Chuyện  vui  chơi  giải  trí  tổn  hại  nhiều,  lợi  ích  ít,  vĩnh  viễn  tránh 

không lo tính đến chuyện này sẽ hợp lẽ nhất. Hôm trước, từ An Huy gởi 

tới  tờ  báo  Giáo  Dục  số  ra  mỗi  quý  (ba  tháng)  cũng  có  bàn  đến  chuyện 

này. Khéo sao, nay ông lại gởi thư này! Người nước ta chỉ biết học theo 

cách  thức  của  ngoại  quốc,  chẳng  tính  đến  lợi  -  hại,  nên  chỉ  thường  bị 

thua  thiệt.  Há  có  nên  thuận  theo  ý  mình  để  lập  ra  pháp  tắc  ư?  Ắt  phải 

chuẩn  theo  [khuôn  mẫu  của]  thánh  nhân  đời  trước  cũng  như  tình  cảm 

con  người,  sao  cho  đôi  bề  đều  chẳng  trái  nghịch  thì  mới  không  vướng 

thói tệ. 

Gần đây, những kẻ làm đại sự trong bao nhiêu năm đều chuyên lập 

dị, coi học theo người ngoài là đúng, coi Nghiêu, Thuấn, Châu, Khổng 

đều  chẳng  đáng  để  noi  theo!  Hễ  chưa  đắc  chí  bèn  thành  gã  dân  cuồng 

vọng,  ương  ngạnh  khó  giáo  hóa.  Kẻ  đã  đắc  chí  bèn  thành  phường  rối 

nước hại dân. Vì thế, thiên tai, nhân họa liên tục dấy lên, vận nước nguy 

ngập, dân không lẽ sống! 

Điều  quý  nhất  nơi  người  học  Phật  là  phải  đối  trị  tập  khí,  sửa  lỗi, 

hướng lành. Nếu không có chuyện gì bận bịu thì dốc hết sức học Phật; 

nếu có chuyện gì bèn gác bỏ học Phật thì sẽ trở thành kẻ mang cái danh 

xuông,  chẳng  có  mảy  may  ích  lợi  thật  sự  nào!  Trong  tháng  Tư,  Đại 

Minh gởi thư đến cho biết ông ta muốn đưa mẹ xuống chơi miền Nam 

trong mùa Hạ, Quang tận lực ngăn cản. Ông ta nói đầu mùa Thu sẽ đến 

Thượng Hải, rốt cuộc chưa từng đến. 

Trong kinh sử Nho gia, nhân quả báo ứng cực nhiều. Tiếc rằng các 

Nho sĩ chẳng bận tâm đến sanh tử; vì thế “có thấy cũng giống như không 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 199 of 315

thấy!” Ngụy Mai Tôn tỵ nạn tại Thượng Hải, nghĩ đến cuộc sống người 

dân  khốn  khổ  là  vì  các  tướng  lãnh,  quan  lại  [cai  trị  hà  khắc  gây  nên]. 

Do vậy, sao lục trong sử sách được ba mươi sáu câu chuyện dẫn dắt đến 

điều tốt lành, và quả báo không ham giết chóc hay ham giết chóc của các 

tướng lãnh, quan lại. Ông ta muốn cấp tốc ấn hành những chuyện ấy nên 

thưa với Quang. 

Quang nói: 

-  Mối  họa  hiện  thời  đã  thành,  không  có  thuốc  chữa!  Muốn  tiêu  trừ 

mối họa cho tương lai thì hãy nên biên tập rộng rãi những chuyện nhân 

quả báo ứng từ hai mươi hai bộ sử để truyền bá khắp cả nước thì sẽ có 

lợi ích lớn lao. 

Do vậy, tôi đem bộ Nhị Thập Nhị Sử Cảm Ứng Lục [của Bành Lan 

Đài]  gởi  cho  ông  ta.  Ông  ta  bèn  nghe  lời  Quang  nói,  tận  lực  sưu  tập. 

Quang bảo ông ta cậy nhiều người giúp sức sao chép, lấy tối thiểu một 

năm làm hạn. Khi nào cuốn sách ấy soạn xong sẽ in mấy vạn bộ để làm 

nền  tảng  gầy  dựng  thái  bình  cho  vị  lai.  Đã  bảo  gởi  trước  Văn  Sao  cho 

ông  và  Vương  Tôn  Liên,  mỗi  người  mấy  chục  gói.  Hãy  nên  tùy  duyên 

mà biếu tặng để làm pháp thí cho Đại Minh. 

Câu chữ trong Vãng Sanh Chú là do ông Vương Long Thư dựa theo 

bản chép trong Đại Tạng để chấm câu. Tiền nhân cho rằng chú văn ghi 

trong Đại Tạng rời rạc (ý nói: Cách chấm câu thiếu mạch lạc, không hợp 

lý), chẳng thể dựa theo cách chấm câu ấy được, cứ chiếu theo bản đang 

được lưu thông là đúng. 

Chớ nên dùng chữ “A Di Đà Phật” ở cuối thư. Ba năm trước, Phạm 

Cổ Nông dùng [chữ A Di Đà Phật viết theo lối] triện văn của sư Hoằng 

Nhất để in theo lối Câu Ấn121. Quang biết được, cực lực quở trách ông ta 

khinh nhờn, do vậy Cổ Nông mới ngừng in. Hãy nên in những ngôn từ 

có tác dụng cảnh tỉnh, răn nhắc người đời [mạnh mẽ] nhất thì sẽ hữu ích, 

không phạm lỗi. Nếu in danh hiệu Phật rồi viết bừa bãi trên đó, xét về lý 

sẽ chẳng thích đáng! 

121 Câu Ấn, gọi đủ là Đới Câu Ấn, tức là một loại con dấu cá nhân, thường dùng để 

mang theo mình, mỗi khi viết lách thư từ hoặc vẽ vời, đề thơ, thường đóng dấu bên 

cạnh sau khi đề tên. Thoạt đầu, do ấn làm bằng đồng hoặc bằng ngọc có đuôi cong 

như cái móc để dễ cầm khi đóng dấu nên gọi là Câu Ấn. Do ông Phạm Cổ Nông cho 

in  những  tờ  giấy  có  in  sẵn  hình  Câu  Ấn,  trên  ấn  viết  chữ  A  Di  Đà  Phật,  tức  là  lấy 

danh hiệu A Di Đà Phật thay cho tên hiệu của chính mình, nên Tổ mới quở là “khinh 

nhờn”. Tương tự, Vưu Hóa Nhất vẽ hình A Di Đà Phật theo đủ mọi kiểu lập dị chứ 

không  chú  trọng  diễn  tả  phước  tướng  trang  nghiêm  của  Phật  nên  mới  bị  Tổ  quở 

trách, ngăn cản đừng in, vì sợ kẻ khác nhìn thấy sẽ bắt chước làm theo! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 200 of 315

Năm Dân Quốc thứ sáu (1917), Ưng Đức Hoằng gởi thư cho Quang, 

trên tờ thư phỏng theo kiểu chữ viết thiếp đời Tấn. Khi viết tới hai chữ 

Di  Lặc,  lại  vẽ  thành  hình  đức  Di  Lặc;  Quang  lập  tức  quở  là  sai  trái. 

Người  đời  nay  thích  lập  dị,  nếu  chẳng  biết  kiểm  điểm,  sẽ  tràn  lan,  hỗn 

loạn, không còn khuôn phép gì nữa! Con trai Vưu Tích Âm là Hóa Nhất 

có tín tâm tột bậc, có hành trì, nhưng lại vẽ hình A Di Đà Phật đủ mọi 

kiểu cọ. Tích Âm đã dọ giá, muốn đem khắc in. [Con trai thứ của Vưu 

Tích  Âm  là]  Hóa  Tam  đến  núi  gặp  Quang  [thưa  trình],  Quang  cực  lực 

quở trách lỗi ấy mới thôi. Xin hãy xét tường tận! 

609. Thư trả lời cư sĩ Khang Ký Dao (thư thứ năm) 

Nhận  được  thư  đầy  đủ.  Dương  Thúc  Cát  đến  đây  cho  biết  nỗi  khổ 

của dân đất Tần (Thiểm Tây) chẳng khác gì ở trong địa ngục cho mấy! 

Đang trong lúc kiếp trược đời loạn này, cố nhiên hãy nên đề xướng nhân 

quả báo ứng và pháp môn Tịnh Độ thì mới có ích lợi thật sự. Những kẻ 

ham cao chuộng xa sợ rằng hễ đề xướng [như vậy] thì tiếng tăm, giá trị 

sẽ bị hủy hoại! Vì thế, thà mặc kệ kẻ khác chẳng hiểu, chứ quyết chẳng 

chịu hạ thấp môn phong của ta. 

Thử hỏi: Đối với những vật bên ngoài dùng để điều hòa nuôi dưỡng 

thân tâm, tánh mạng, há bọn họ có thể cố chấp một lối, chẳng cầu biến 

- thông hay không? Mùa Hạ mặc áo mỏng, mùa Đông mặc áo cừu, khát 

uống, đói ăn. Trong suốt một ngày, ắt vẫn phải cầu sao cho thích nghi, 

nhưng trong trí bọn họ đối với chuyện hoằng pháp lại ngược ngạo chẳng 

tính  kế  sách  [ổn  thỏa]  giống  như  nuôi  nấng  cái  thân,  há  có  đáng  gọi  là 

“thật sự muốn tạo lợi ích cho người khác” hay sao? 

Văn Sao tặng cho người có tín tâm, thông văn lý là được rồi, cần gì 

phải kê khai một danh sách gởi tới? Há chẳng phải là vô sự lại sanh sự 

đó chăng? Trịnh Tử Bình có tín tâm, sao chẳng bái vị đại pháp sư hiện 

đang  hoằng  pháp  làm  thầy,  cứ  muốn  tôn  Quang  làm  thầy?  Cũng  là  do 

kiến địa chưa đến nơi đến chốn! 

Gần đây Quang bận bịu đa đoan, đúng là sức chẳng thể chống chọi 

được nổi, hãy nên bớt gởi thư từ tới thì hơn. Nếu ông ta tin tưởng thì chỉ 

nên y theo Văn Sao hành trì là được rồi, cần gì phải chuyên gởi thư thỉnh 

giáo.  Há  lẽ  nào  Quang  sẽ  nói  thêm  những  điều  nào  khác  với  những  ý 

đã được nói trong Văn Sao ư? Ông ta chịu quy y cao nhân thì may mắn 

không chi lớn bằng! Nếu ông ta vẫn cố chấp không chuyển ý thì xin hãy 

thay  tôi  đặt  cho  ông  ta  một  cái  tên  là  được  rồi,  chẳng  cần  phải  gởi  thư 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 201 of 315

đến khiến cho đôi bên đều nhọc sức! 

610. Thư trả lời cư sĩ Từ Bình Hiên 

Nhận  được  thư,  biết  đích  xác  chuyện  lệnh  từ  nắm  chặt  xâu  chuỗi 

[sau khi đã mất], quả thật là chẳng thể nghĩ bàn. Sở dĩ tôi phải hỏi cặn 

kẽ  chuyện  ấy  là  do  người  đời  nay  hay  giả  dối,  toàn  là  bỗng  dưng  bịa 

chuyện.  Quang  chỉ  muốn  truyền  thuật  sự  thực,  chẳng  muốn  nói  cho  dễ 

nghe đến nỗi đem phàm lạm thánh! [Để yên thi thể cụ] ba ngày [rồi mới 

chuẩn  bị]  nhập  liệm,  rồi  mới  tắm  rửa,  thay  quần  áo  [cho  cụ],  hết  sức 

đúng! Bởi lẽ, tôi một mực nói [đừng động đến thân thể người đã khuất] 

trong hai ba tiếng đồng hồ là vì kẻ chẳng hiểu chuyện sẽ chẳng chịu chờ 

đợi lâu đến như thế! Nếu đúng ra, theo đúng lý, nên đổi thành ba ngày, 

rồi  mới  “cử  ai”  (cất  tiếng  khóc),  tắm  rửa,  thay  áo.  Đến  bốn  mươi  chín 

ngày mới “cử ai” thì về Lý không bị trở ngại gì, nhưng xét về mặt Sự thì 

dường như quá sức lợt lạt, chẳng đáng để noi theo. Ba ngày sau sẽ “cử 

ai” quả thật là thích đáng đến cùng cực. 

Vùng Giang - Chiết đại chiến bốn mươi mấy ngày, trăm họ trôi giạt 

khắp các nẻo đường, thảm chẳng nỡ nghe! Nhà cửa dân chúng nếu nằm 

trong  vùng  giao  tranh  thì  những  vật  dụng  để  sanh  sống  chẳng  còn  một 

thứ  gì.  Ngay  như  những  kẻ  lánh  được  ra  ngoài  dẫu  không  bị  chết  thì 

cũng chẳng thể nào ổn định cuộc sống được. Mỗi phen nghĩ đến thật đau 

lòng. Thượng Hải vừa mới đề xướng xong công cuộc từ thiện nên không 

có cách nào nhắc đến chuyện cứu trợ nơi khác được đâu! 

Trước  kia,  ông  Nữu  Nguyên  Bá  cho  biết  tại  Giang  Tây  nước  ngập 

ba mươi mấy huyện, đem sổ vàng cứu trợ gởi cho Quang, mong Quang 

khuyên người khác quyên mộ. Quang chỉ đành tự quyên tặng khoản tiền 

một  trăm  đồng  cho  trọn  hết  lòng  tôi,  quý  hội  cũng  giúp  đỡ  một  trăm 

đồng. Do Quang vốn chẳng có tiền của tích cóp, đấy vẫn là khoản tiền 

tính dùng để góp phần in Đại Sĩ Tụng nhằm mong sao các trưởng quan 

thống  lãnh  binh  lính  biết  “người  cùng  nhà  đánh  nhau  sẽ  là  tự  chặt  tay 

chân và giết hại thân mạng của chính mình”, từ đấy buông xuống cái tâm 

tàn độc tranh giành, kèn cựa, phát khởi ý niệm nhân từ “chung sống hòa 

bình” thì nước nhà may mắn lắm thay, nhân dân may mắn lắm thay! Nếu 

không,  “ngao - cò tranh nhau, ngư ông hưởng lợi!”  Muốn chẳng cùng 

lọt  vào  bụng  kẻ  khác,  há  có  được  chăng?  Buồn  thay!  Ngoài  thời  khóa 

chánh thức ra, xin hãy niệm thêm Quán Thế Âm để chuẩn bị dự phòng! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 202 of 315

611. Thư trả lời cư sĩ Đường Đại Viên (thư thứ nhất) 

Nhận  được  thư,  biết  ông  đại  nguyện  vô  lượng,  lại  còn  có  thể  tùy 

duyên, rất hợp thời, hợp thế. Muốn kiến lập pháp hóa trong lúc đất nước 

khốn đốn, nhân dân nghèo cùng mà trước hết bèn xây dựng phô trương 

thì sẽ tốn sức chẳng ít, sẽ khiến cho bọn tiểu nhân bắt chước thủ lợi, kẻ 

giàu có kiềng mặt tránh xa. 

Nếu  gặp  hết  thảy  mọi  người,  chỉ  nên  dạy  họ  ai  nấy  trọn  hết  luân 

thường, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, kiêng giết, phóng 

sanh, ăn chay, niệm Phật thì [các tai nạn] sẽ biến mất không còn dấu vết. 

Do đôi bên chẳng bị trở ngại chức trách, công việc, chẳng hao tốn tiền 

tài, có lẽ người ta sẽ dễ tiếp nhận sự giáo hóa mà mình cũng nhẹ phần 

gánh vác, Phật pháp càng dễ lưu hành phổ biến hơn! 

Ông  phát  nguyện  lập  trường  học  nơi  đất  trống,  lập  liên  xã  nơi  đất 

trống, cố nhiên là đỡ tốn công, nhưng vẫn là chẳng biết tùy địa phương, 

tùy duyên để tạo phương tiện cho dễ thực hiện. Trên là nơi thanh miếu, 

minh đường122, dưới là bến nước, bên cội cây, hễ gặp được ai có thể trò 

chuyện  liền  dùng  những  chuyện  này  để  khuyên  nhủ.  Văn  Lộ  Công123 

phát  nguyện   “sẽ  khiến  cho  mười  vạn  người  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

122 Theo ý nghĩa nguyên thủy, Minh Đường (明堂) là một dinh thự để thiên tử nhà 

Châu  hội  kiến  chư  hầu  và  cử  hành  tế  lễ,  cũng  như  tuyên  cáo  chánh  sách.  Minh 

Đường đã có từ thời Hoàng Đế, nhưng không có quy định kiến trúc rõ rệt. Đến nhà 

Hạ gọi là Thế Thất (世室), nhà Thương gọi là Trùng Ốc (重屋) , đến nhà Châu mới 

gọi là Minh Đường, và từ đây Minh Đường mới mang chức năng của một trung tâm 

tôn giáo, nghị luận chánh sự và giáo hóa (nhưng đến cuối đời Châu, Minh Đường chỉ 

còn dùng vào mục đích tế lễ). Thoạt đầu chỉ ở kinh đô mới có Minh Đường, nhưng 

sau  này,  Minh  Đường  được  xây  dựng  ở  bất  cứ  một  địa  phương  nào  khi  cần  thiết. 

Chẳng hạn khi Hán Vũ Đế dự định làm lễ Phong Thiền ở Thái Sơn đã cho xây Minh 

Đường tại đấy. Và từ đó, mô hình kiến trúc của Minh Đường cũng tuân thủ theo một 

quy  cách  chặt  chẽ  hơn:  Một  tòa  đại  điện  trên  tròn  dưới  vuông,  có  nước  vây  quanh 

bốn phía. Riêng trong đoạn văn này, minh đường lẫn thanh miếu chỉ là những từ ngữ 

phiếm chỉ các cơ sở thờ tự hay hội họp trong vùng. 

123 Văn Lộ Công chính là Văn Ngạn Bác (1006-1997), tự là Khoan Phu, hiệu Y Tẩu, 

người xứ Giới Hư, Phần Châu (nay thuộc thành phố Giới Hưu, tỉnh Sơn Tây), là một 

vị  Tể  Tướng  trải  suốt  bốn  đời  vua  nhà  Tống  (Nhân  Tông,  Anh  Tông,  Thần  Tông, 

Triết  Tông),  tước  phong  là  Lộ  Quốc  Công,  nên  thường  được  gọi  là  Văn  Lộ  Công. 

Ông được người đời coi là một vị Tể Tướng hiền năng, có công giữ yên đất nước, 

đánh thắng Tây Hạ, chuyên cần chánh sự, tiết kiệm, nhân từ, giảm tô thuế. Đến già 

ông mới quy hướng Phật pháp. Lời thề nguyền trên đây được phát ra khi ông xướng 

suất lập Liên Xã. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 203 of 315

 Phương”   bèn  kết  Liên  Xã.  Tôi  cho  rằng:  “Từ  một  người  cho  đến  vô 

lượng người đều nên làm cho họ vãng sanh Tây Phương trong đời này, 

há nên lấy mười vạn người làm hạn định?” 

612. Thư trả lời cư sĩ Đường Đại Viên (thư thứ hai) 

Hôm trước, nhận được thư, ông cho biết muốn trở về đất Tương (Hồ 

Nam),  nhưng  chưa  biết  dự  định  trở  về  vào  lúc  nào.  Hiện  thời,  thế  đạo 

nhân tâm chìm đắm đến cùng cực, nhưng bưu điện thông tin thuận tiện, 

một ngày đi được ngàn dặm. Thường có những gã vô lại tiểu nhân, nếu 

có  hiềm  khích  với  ai  liền  bịa  đặt  rêu  rao,  gởi  truyền  đơn  khắp  nơi  và 

đăng  trên  báo  chí,  chỉ  muốn  hủy  hoại  danh  dự  của  người  khác,  chẳng 

bận tâm chính mình bị tổn phước, giảm thọ, và tương lai sẽ đọa lạc trong 

tam đồ, hứng chịu các nỗi khổ cùng cực! Đáng thương xót quá! 

Bọn chúng đã thỏa lòng ham muốn, còn những vị chánh nhân quân 

tử nhận phải những tờ truyền đơn hay đọc những tờ báo ấy cố nhiên hiểu 

rõ  mười  mươi  gan  ruột  bọn  chúng;  nhưng  đối  với  những  kẻ  phàm  tục 

sẽ do một người lan truyền dối trá, qua tay một vạn người lan truyền thì 

lời  đồn  đãi  sẽ  được  coi  như  sự  thật!  Chẳng  riêng  gì  những  người  chân 

chánh  trong  thế  gian  bị  coi  như  kẻ  hết  sức  tầm  thường,  kém  hèn,  ngay 

cả những vị thánh hiền lỗi lạc thời cổ cũng bị coi như những kẻ hết sức 

tầm thường, kém cỏi. Do vậy mới có thuyết đề xướng Pháp Hoa, Lăng 

Nghiêm, Khởi Tín Luận v.v… là ngụy tạo. Nếu chẳng xét đúng - sai, chỉ 

nghĩ những gì mình được nghe đều là đúng thì kinh điển của thánh hiền 

trong Tam Giáo sẽ đều phải giao cho ngọn lửa hết! 

Quang sanh ra vốn là kẻ ngu ngốc, vụng về, nhất loạt chẳng dự vào 

những chuyện kết xã lập hội. Do vì không phụ họa nên bèn oan uổng bị 

bọn họ vu báng, gán cho cái danh hiệu đẹp đẽ là   “đệ nhất ma vương”,  

còn  ngài  Đế  Nhàn  là  đệ  nhị,  Phạm  Cổ  Nông  là  đệ  tam.  [Những  lời  vu 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 204 of 315

báng ấy] do Mã Nhất Phù124 là gã tội phạm đầu sỏ phá hoại Phật pháp đệ 

nhất, truyền đơn của hắn dài đến ba ngàn mấy chữ, chắc là ông đã sớm 

từng đọc qua rồi! Quang một là không có môn đình, hai là không quyến 

thuộc, ba là không làm một chuyện gì. Dẫu bị gieo lời vu báng lệch trời, 

cũng chẳng được - mất gì, mà còn nhờ vào đó sẽ tiêu được tội nghiệp, 

tăng  trưởng  thiện  căn.  Chẳng  những  không  bị  phá  hoại  mà  còn  được 

hưởng lợi ích. Nhưng những vị như Đế Nhàn, Cổ Nông là các bậc hoằng 

pháp hiện thời, kẻ chẳng biết đạo lý vừa trông thấy những thứ ngôn luận 

ấy,  sẽ  tưởng  là  chân  thật  rồi  lui  sụt  lòng  tin,  tăng  các  khẩu  nghiệp  thì 

đúng  là  đáng  thương  đến  cùng  cực!  Do  vậy,  hễ  trông  thấy  truyền  đơn, 

bài viết trên báo chí, chớ nên vừa đọc liền tưởng là thật rồi viết vào sách 

đến nỗi xoay vần truyền bá khiến cho cả mình lẫn người đều bị tổn hại. 

613. Thư trả lời cư sĩ Đường Đại Viên (thư thứ ba) 

Hôm trước, tôi đến chỗ một người bạn, thấy lá thư của ông gởi cho 

Đại Hưu được đăng trong báo Hải Triều Âm số ra thứ tư trong năm thứ 

năm khiến cho người khác kinh ngạc, than thở khôn cùng! Đấy là những 

lời lẽ vu báng hẹp hòi, thù hằn của kẻ tiểu nhân, nhưng thói đời bạc bẽo, 

ưa  phô  bày  cái  xấu  của  kẻ  khác,  liền  trở  thành  [hiện  tượng]   “một  con 

 chó sủa xuông, vạn con chó sẽ sủa theo”.  Nào ngờ ông chẳng suy xét, 

124 Mã Nhất Phù (1883-1967) vốn tên là Phù, tự Nhất Phù, hiệu Trạm Ông, về già 

lấy hiệu là Quyên Tẩu và Quyên Hý lão nhân. Được coi là một bậc thầy lừng danh 

về Quốc Học, đồng thời là một thư pháp gia, triện khắc gia, cũng như là người đứng 

đầu về học phái Tân Nho. Họ Mã quê ở huyện Thiệu Hưng, tỉnh Chiết Giang, năm 

lên  sáu  tuổi  đã  đỗ  đầu  kỳ  Hương  Thí  tại  Thiệu  Hưng.  Năm  1903  sang  Mỹ  du  học, 

theo đuổi ngành văn chương Âu Châu. Sau đó, ông từng du học Đức quốc và Nhật 

Bản để nghiên cứu triết học Tây Phương, đặc biệt sùng bái cuốn Tư Bản Luận của 

Karl Marx. Năm 1911, trở về nước, tham gia Quốc Dân Đảng, trở thành một trong 

những đồng chí thân cận của Tôn Văn, rồi chuyển sang gia nhập đảng Cộng Sản. Sau 

khi quân Nhật bị đánh đuổi khỏi Trung Hoa, ông ta dạy học tại đại học Chiết Giang, 

làm  đại  biểu  Quốc  Hội  tại  Hoa  Lục.  Kể  từ  năm  1964,  ông  đảm  nhiệm  chức  Quán 

Trưởng Trung Anh Văn Quán. Ông trước tác rất nhiều, viết về Phật học với những 

quan điểm quá khích, sùng bái những lý luận triết học của Tây Phương cũng như đề 

cao Tống Nho gần như mù quáng, đến nỗi tuy mang tiếng là xiển dương, nghiên cứu 

Phật học nhưng gần như triệt hạ Đại Thừa, coi những kinh luận trọng yếu trong Phật 

giáo Đại Thừa như Pháp Hoa, Lăng Nghiêm, Khởi Tín v.v… đều là do người Trung 

Hoa ngụy tạo. Điều đáng ngạc nhiên là tuy đả phá, giải thích Phật học, Nho Học theo 

lối  lập  luận  khiên  cưỡng,  máy  móc,  một  chiều,  đầy  thiên  kiến,  ông  ta  vẫn  được  đề 

cao là “Nho - Thích - Triết nhất đại tông sư” tại Hoa Lục. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 205 of 315

cho sao lục những lời xướng họa ấy đăng trên Hải Triều Âm, sao khỏi 

khiến  cho  người  có  đủ  chánh  nhãn  bảo  tri  kiến  của  ông  chẳng  khác  lũ 

phàm tục, chẳng xét thị phi, chỉ dựa theo lời đồn đãi để làm căn cứ phán 

định ư? 

Chuyện đã như vậy thì lời vu báng của Nhất Phù đối với Quang, đối 

với ngài Đế Nhàn và Cổ Nông cũng sẽ có cơ sở! Như vậy thì trước đây 

hắn ta bảo Pháp Hoa, Lăng Nghiêm, Khởi Tín v.v… là ngụy tạo cũng sẽ 

có căn cứ! Nếu không, thì như Hàn Thoái Chi125 tuy được gọi là nhà viết 

sử,  nhưng  thuật  sự  thiện  -  ác  của  người  khác  không  đúng  sự  thật,  nếu 

chẳng mắc nhân họa thì cũng bị trời giáng tai ương. Ông phát đại Bồ Đề 

tâm, muốn độ hết chúng sanh, nhưng lầm lẫn truyền tụng lời lẽ vu báng 

người khác ấy trên tờ Hải Triều Âm, há chẳng làm ô nhục tiếng tăm của 

tờ Hải Triều Âm cũng như gây tổn thương cho cái tâm Bồ Đề của ông 

hay sao? Do ông lầm lẫn coi Quang là thầy nên chẳng thể không khuyên 

răn, khích lệ. Nếu chẳng nghĩ là đúng thì xin hãy tuyệt giao ngay! 

614. Thư trả lời cư sĩ Tần Minh Quang 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  là  pháp  môn  bình  thường  nhất  nhưng  cao  sâu 

nhất  trong  Phật  pháp.  Nếu  không  phải  là  người  đã  có  huệ  căn  từ  đời 

trước,  quả  thật  khó  thể  sanh  lòng  chánh  tín  sâu  xa.  Đừng  nói  Nho  sĩ 

chẳng dễ sanh lòng tin, ngay cả những vị tri thức thông Tông thông Giáo 

cũng  thường  đem  những  nghĩa  thuộc  bên  Tông  bên  Giáo  để  luận  định, 

phán  đoán,  đến  nỗi  chẳng  những  không  chịu  tu  pháp  “khiến  cho  kẻ 

phàm  phu  sát  đất  chưa  đoạn  Phiền  Hoặc  liền  có  thể  liễu  sanh  thoát  tử, 

siêu  phàm  nhập  thánh  ngay  trong  đời  hiện  tại”  chẳng  thể  nghĩ  bàn  này 

mà còn chẳng chịu dạy cho người khác. Ấy là vì họ chẳng biết pháp này 

chính  là  pháp  môn  đặc  biệt  trong  Phật  pháp.  Bọn  họ  lấy  những  nghĩa 

bên Tông bên Giáo làm chuẩn nên mới phạm phải sai lầm ấy! Nếu ngay 

từ đầu bọn họ đã biết được nghĩa này thì sẽ được lợi ích lớn lao. 

Người thông minh phần nhiều lấy “hiểu lý, ngộ tâm” làm chí hướng, 

sự  nghiệp,  nhưng  chẳng  biết  niệm  Phật  chính  là  đường  tắt  để  “hiểu  lý, 

ngộ tâm”. Nếu niệm niệm có thể tương ứng thì sẽ tự “hiểu lý, ngộ tâm”. 

Dẫu chưa làm được, nhưng cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương; 

125 Thoái Chi là tên tự của Hàn Dũ (768-824). Hàn Dũ là một văn gia lỗi lạc cuối đời 

Đường. Họ Hàn mang tư tưởng chống đối đạo Phật, khi viết về những nhân vật hữu 

danh tin tưởng Phật giáo đương thời thường xuyên tạc họ như những kẻ mê tín, dị 

đoan. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 206 of 315

so với những kẻ “hiểu lý, ngộ tâm”, nhưng chưa đoạn Phiền Hoặc, vẫn 

bị  luân  hồi  trong  sanh  tử  trọn  chẳng  có  lúc  thoát  ra,  thì  [sự  cách  biệt] 

giữa trời và đất đã chẳng đủ để ví dụ cho sự bế tắc và hanh thông [giữa 

hai đường lối tu tập] vậy! Huống hồ sau khi vãng sanh sẽ thân cận đức 

Di  Đà  và  thánh  chúng,  sẽ  liền  đích  thân  chứng  được  Vô  Sanh  Pháp 

Nhẫn, há nào phải chỉ có “hiểu lý, ngộ tâm” mà thôi ư? 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  chỉ  có  bậc  thượng  thượng  căn  và  ngu  phu  ngu 

phụ  mới  được  hưởng  lợi  ích  thật  sự,  còn  kẻ  thông  minh  thông  Tông 

thông Giáo đa phần vì chí hướng to tát, lời lẽ lớn lối, chẳng chịu cậy vào 

Phật từ lực, cứ lấy “cậy vào đạo lực của chính mình” làm chí hướng sự 

nghiệp, cam phận nhường cho ngu phu ngu phụ sớm dự vào dòng thánh. 

Chắc ở quý ấp cũng có những người mang thứ kiến giải ấy, cho nên tôi 

mới nói đại lược nguyên do. 

Đã  muốn  quy  y  thì  nay  tôi  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Khế  Quang. 

Tiếng Phạn  “A Di Đà” , ở đây (Trung Hoa) dịch là Vô Lượng Thọ, cũng 

dịch là Vô Lượng Quang. Nếu có thể nhất tâm niệm Phật thì chính là lấy 

Quả Địa giác làm Nhân Địa tâm. Nếu tâm tâm tương ứng thì nhân trùm 

biển quả, quả tột nguồn nhân, cực bình thường mà cực huyền diệu. Nếu 

có thể tin nhận được thì sẽ đáng gọi là bậc đại trượng phu lỗi lạc. 

Do túc nghiệp, Quang vừa sanh ra liền bị bệnh mắt, may là còn được 

thấy  bầu  trời  bảy  mươi  mấy  năm.  Nay  thì  mắt  đã  cực  quáng  lòa,  cự 

tuyệt hết thảy những chuyện bút mực thù tiếp. Sợ ông sẽ bị những người 

xướng suất, hướng dẫn những tông khác lay động, đoạt mất chí hướng, 

nên  mới  đặc  biệt  nói  đại  lược  hai  nghĩa  thông  thường  và  đặc  biệt,  ngõ 

hầu  ông  chẳng  đến  nỗi  biến  khéo  thành  vụng,  cầu  thăng  lên  đâm  ra  bị 

đọa xuống. 

Hãy  nên  thường  đọc  Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh  thì  sẽ  biết  pháp  môn  Tịnh 

Độ là pháp môn tổng trì để mười phương tam thế hết thảy chư Phật trên 

thành  Phật  đạo  dưới  hóa  độ  chúng  sanh.  Đối  với  những  điều  tôi  chưa 

nói, hãy đọc Tịnh Độ Thập Yếu thì mọi mối nghi sẽ tan tác, được cởi gỡ, 

vầng trăng nhất tâm rạng ngời. Tuy Văn Sao lời lẽ vụng về, chất phác, 

nhưng  đã  giảng  rõ  được  đại  lược  nguyên  do  giữa  Thiền  và  Tịnh,  cũng 

như dùng luân thường xử thế hằng ngày để hỗ trợ [Tịnh nghiệp], cho nên 

cũng có thể giúp cho tự lợi, lợi tha được. 

615. Thư trả lời cư sĩ Viên Đức Thường (thư thứ nhất) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 207 of 315

Muốn nêu rõ sự linh thiêng, tốt lành của xá-lợi, hãy nên gởi thư đến 

hòa thượng phương trượng chùa A Dục Vương ở huyện Cẩn, Ninh Ba, 

xin ban cho một bộ A Dục Vương Sơn Chí. Đọc sách ấy sẽ tự biết đầu 

mối. 

Mùa  Xuân  năm  Quang  Tự  21  (1895),  Quang  đến  chùa  Dục  Vương 

lễ bái xá-lợi gần ba tháng. Từ đấy về sau, hằng ngày thường theo người 

đến chiêm bái tới nhìn xá-lợi, thấy màu sắc giống như hạt Bồ Đề ở Thiên 

Thai  pha  sắc  hồng,  mấy  chục  ngày  không  đổi.  Nhưng  lớn  -  nhỏ  khác 

nhau,  tùy  theo  từng  lúc  nhìn  mà  biến  đổi,  chợt  lớn,  chợt  nhỏ.  Lớn  thì 

bằng hạt đậu xanh, nhỏ thì kích thước giảm bớt một phần ba. 

Đến năm Quang Tự 31 (1905), do có việc đến chùa A Dục, lại nhìn 

lần  nữa  thì  xá-lợi  lớn  bằng  hạt  đậu  đen,  có  màu  sắc  giống  như  hạt  đậu 

đen nổi mốc trắng, dính chặt vào đáy chuông126 không lay động. Quang 

nghĩ [mình thấy xá-lợi] có sắc đen nổi mốc trắng, chắc là năm ấy mình 

sẽ phải chết, nhưng [rốt cuộc] cũng không có chuyện lành hay chuyện dữ 

gì.  Đấy  đều  là  những  tướng  thông  thường  do  người  bình  phàm  thường 

thấy được, chứ trọn chẳng phải là chuyện cảm ứng lạ lùng, đặc biệt gì! 

Có sao lục ra để in thì cũng chẳng có ích lợi gì đâu! Đừng nên lầm lạc 

bịa  chuyện,  biến  chuyện  không  cảm  ứng  thành  có  cảm  ứng  thì  tội  lỗi 

chẳng cạn đấy! 

616. Thư trả lời cư sĩ Viên Đức Thường (thư thứ hai)

Hôm trước nhận được thư ông hỏi: “Làm thế nào để phân biệt được 

Tam Tôn Phật?” Thích Ca Phật kết Hàng Ma ấn, tức là tay trái đặt trong 

lòng,  lưng  bàn  tay  hướng  xuống  dưới,  lòng  bàn  tay  ngửa  lên  trên,  tay 

phải  úp  trên  gối,  lưng  bàn  tay  hướng  lên  trên.  Dược  Sư  Phật  kết  Đại 

Tam Muội ấn, tức bàn tay phải đặt trên lòng bàn tay trái, [hai tay] đặt ở 

trong lòng. Di Đà Phật kết Di Đà ấn, tức lòng bàn tay trái đặt trên lòng 

bàn  tay  phải,  [hai  tay]  đặt  ở  trong  lòng.  Nay  gởi  cho  ông  năm  mươi 

đồng, xin ông lại mua hai tờ giấy Tuyên sáu thước để vẽ hai tượng Quán 

126 Hạt xá-lợi này được thờ trong một cái chuông bằng pha lê hàn kín. Xin xem chi 

tiết trong bài  “Ghi chép sự thật về tháp thờ xá-lợi đức Phật tại chùa A Dục Vương” 

(Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 208 of 315

Âm và Thế Chí ngồi theo thế kiết già127 trên hoa sen (“song già phu”128 ), 

Bạch  Hào  vẽ  thành  hình  tròn.  Quang  vốn  muốn  tự  bỏ  tiền  ra,  ông  phát 

tâm quyên tặng để kết duyên, nay vẽ bức khác thì Quang cũng được mãn 

nguyện.  Hai  đồng  còn  dư  dùng  để  chi  phí  mua  giấy,  đi  tàu  xe  và  gởi 

tượng. Xin hãy sáng suốt soi xét. 

617. Thư trả lời cư sĩ Viên Đức Thường (thư thứ ba) 

Dương Ấm Hồng phát tâm hộ quốc, vãn hồi kiếp vận, nhưng chỉ dạy 

người  khác  kiêng  giết,  ăn  chay,  chẳng  đề  xướng  niệm  Phật  hay  niệm 

danh  hiệu  Bồ  Tát  một  câu  nào;  đủ  biết  đối  với  Phật  pháp,  ông  ta  vẫn 

chưa có đủ lòng chánh tín! Nếu thật sự biết Phật lực, pháp lực chẳng thể 

nghĩ  bàn,  đang  trong  lúc  đại  kiếp  đối  đầu  này  mà  chỉ  muốn  dùng  cái 

nguyện kiêng giết, ăn chay để tiêu trừ thì sở kiến sẽ giống như chỉ thấy 

được  đầu  mảy  lông  mùa  Thu  mà  chẳng  thấy  được  hòn  Thái  Sơn   (quyết 

 chẳng thể có lẽ ấy). 

Trong tờ thông cáo gởi xã viên, vàn muôn phần chớ nên sử dụng bốn 

chữ  “Bồ Tát thị hiện” ! Hễ sử dụng thì tội lỗi vô lượng, lại còn khiến cho 

người có đầy đủ con mắt sẽ bảo Ấn Quang và ông đều là phường cuồng 

vọng, dám xằng bậy xưng tụng gã phàm phu sát đất là Bồ Tát! Nếu điều 

127  Nói  cho  đủ  là  “kiết  già  phu  tọa”  (結跏趺坐:  Nyasīdat-paryavkam  Ābhujya). 

Trong “Thư trả lời cư sĩ Thôi Đức Chấn” (Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển 1), 

Tổ Ấn Quang đã giảng rõ:  “Thứ năm, “kết già phu tọa” (ngồi kiết già): Trước hết 

 dùng chân phải đè lên đùi trái, dùng chân trái đè lên đùi phải, gọi là “già phu”. Chữ 

 Già (跏)  vốn viết là chữ Gia (加),   có nghĩa là hai mu bàn chân đâu vào nhau. Phu 

(趺)  là mu bàn chân. Nhưng ngồi lâu thì có thể thay đổi trái và phải cho nhau, đừng 

 chấp chặt phải luôn luôn như vậy. Nếu chẳng thể xếp cả hai chân thì chỉ cần dùng 

 chân trái đè lên chân phải là được rồi. Cách này còn gọi là “bán gia” (thường đọc 

 trại  thành  “bán  già”)”.   Như  vậy,  gọi  là  “ngồi  kiết  già”  thì  không  chánh  xác  lắm, 

nhưng  do  thói  quen  của  người  Việt  từ  trước  đến  nay  vẫn  gọi  thế  ngồi  như  vậy  là 

“ngồi kiết già” (đúng ra phải đọc là “kết già”, chữ Kết (結) đã bị đọc trại thành Kiết), 

nên chúng tôi vẫn dùng chữ “kiết già”. Cách ngồi này được coi là viên mãn nhất, cát 

tường nhất. Tùy theo cách đặt chân nào lên trên mà chia thành hai loại: 

1) Chân phải đè lên chân đùi trái, rồi dùng chân trái đè lên đùi phải (tức là chân trái ở 

bên trên), tay trái đè lên tay phải, cùng ngửa lên, thì gọi là Hàng Ma Tọa. Thiên Thai, 

Thiền Tông v.v… thường sử dụng cách ngồi này. 

2) Nếu theo thứ tự ngược lại thì gọi là Cát Tường Tọa. Mật Tông đa phần sử dụng 

cách này, gọi là Liên Hoa Tọa; còn cách thứ nhất thì gọi là Kim Cang Tọa. 

128 Tức hai chân đan vào nhau, lật ngửa bàn chân trên như trong lời giảng của tổ Ấn 

Quang vừa được trích dẫn trên đây, gọi là “song già phu” để phân biệt với “bán già”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 209 of 315

này không mắc lỗi khơi gợi người khác tạo tội thì cũng còn có thể tiêu 

trừ được tội nghiệp cho ông và tôi. Nhưng kẻ vô tri trông thấy sẽ lấy đó 

làm lệ và hết thảy tăng - tục đều xưng là “Bồ Tát thị hiện” thì thứ tội lỗi 

lớn lao ấy sẽ do ông và tôi khởi xướng, sẽ gây ra thói tệ không cùng tận. 

Hãy nên dùng mực bôi bốn chữ ấy đi, viết bên cạnh là “xét rõ thời cơ”, 

ngõ  hầu  đối  với  Sự  lẫn  Lý,  đối  với  mình  lẫn  người  đều  chẳng  gây  trở 

ngại gì! Xin hãy sáng suốt soi xét. Từ nay về sau, hễ có ai nhắc đến văn 

tự của Quang thì chỉ nên chú trọng trích lục thẳng thừng, đừng đội xằng 

thêm  cái  mũ  cao  cho  Quang.  Trong  ý  ông,  tưởng  đó  là  vinh  dự,  chẳng 

biết: “Nếu chẳng phải là cái mũ của chính mình mà cứ đội bừa thì người 

khác sẽ cho là giả mạo, là mù quáng mạo danh”, nhục nhã lắm! 

Năm  Dân  Quốc  thứ  chín  (1920),  ông  Trang  Uẩn  Khoan  ở  Thường 

Châu  đến  chùa  Pháp  Vũ  núi  Phổ  Đà  có  làm  một  bài  thơ.  Quang  đến 

phòng ông ta, ông ta liền đưa cho Quang, Quang đọc xong, cười khan, 

đặt xuống bàn, chẳng cầm đi. Vì sao vậy? Cái mũ quá cao, muôn phần 

chẳng  dám  đội!  Nhưng  kẻ  ham  danh  trong  cõi  đời  vẫn  cầu  người  khác 

chế mũ cao cho mình. Tâm tướng của Quang khác với bọn họ! Bọn họ 

cho là vinh, Quang thấy là nhục. Xin hãy đem lời này nói với khắp các 

đồng môn, hãy nhớ kỹ nhé! 

618. Thư trả lời cư sĩ Viên Đức Thường (thư thứ tư) 

Ngày  hôm  qua,  thầy  Diệu  Chân  giao  cho  tôi  sáu  đồng  hương  kính 

nói do ông gởi. Pháp danh của năm người xin quy y được viết trong một 

tờ giấy khác. Xin hãy nói với họ: Quy y Phật pháp thì chẳng thể lại quy 

y  tà  ma,  ngoại  đạo  nữa!  Ai  nấy  hãy  nên  trọn  hết  chức  phận  của  chính 

mình, phải hiếu thuận với cha mẹ ruột và bố mẹ chồng, phải giúp chồng 

thành tựu đức hạnh, phải dạy dỗ con cái khiến chúng đều trở thành hiền 

nhân,  thiện  nhân.  Phải  ăn  chay,  phải  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương, 

chớ  nên  cầu  sanh  lên  trời  hay  sanh  vào  nhà  phú  quý.  Chớ  nên  niệm 

Huyết Bồn Kinh, phá huyết hồ, trả tiền thọ sanh, gởi kho. Đấy là những 

chuyện  ngụy  tạo.  Chớ  nên  học  theo  ngoại  đạo  luyện  đan,  vận  khí.  Nếu 

vẫn chiếu theo kẻ vô tri vô thức để làm như thế thì sẽ chẳng vãng sanh 

Tây  Phương  được  đâu!  Bởi  lẽ  đã  nhất  tâm  làm  một  con  quỷ  giàu  có, 

hoặc  muốn  thành  tiên,  sanh  lên  trời,  làm  sao  hưởng  lợi  ích  vãng  sanh 

Tây Phương lớn lao cho được? Xin hãy nói với bọn họ thì sẽ có lợi ích 

lớn lao. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 210 of 315

Sách Đồng Mông Tu Tri tôi chưa đọc qua, sợ rằng sẽ giống như Tiểu 

Nhi  Ngữ,  Tiểu  Học  Vận  Ngữ  có  những  lời  lẽ  báng  Phật  trong  ấy  nên 

tôi chẳng dám viết lời tựa. Nhưng bài nêu bày ý nghĩa ẩn kín “giáo dục 

trong gia đình chính là căn bản để thiên hạ thái bình” chắc cũng có thể 

giúp nêu rõ ý nghĩa của sách Đồng Mông Tu Tri. Xin hãy cẩn thận trình 

bày, giảo duyệt, cũng nên thêm dấu chấm câu. Trong gói sách đã gởi lần 

trước, tôi có viết bài  “Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của chữ Người”.  Phía sau 

đính  kèm  đôi  câu  đối  ghi  trước  bàn  thờ  Phật  của  Liên  Trì  đại  sư.  [Hai 

câu đối ấy] hay tuyệt, không chi hơn được nữa! Sao lại còn cậy tôi soạn 

câu đối làm gì? Tôi viết lại ở đây: 

 Chủ  Cực  Lạc  lục  bát  đại  nguyện  chi  từ  tôn,  tuyệt  hạn  lượng  thọ 

 mạng quang minh, bất ly đương xứ. 

 Quá  Sa  Bà  vạn  triệu  Phật  bang  chi  tịnh  độ,  diệu  trang  nghiêm  lâu 

 đài trì chiểu, nguyên thị ngô hương. 

(Đức Từ Tôn chủ cõi Cực Lạc bốn mươi tám đại nguyện, thọ mạng, 

quang minh không hạn lượng, chẳng rời chỗ này, 

Cõi  Tịnh  Độ  vượt  khỏi  Sa  Bà  vạn  triệu  cõi  nước  Phật,  lâu  đài,  ao 

chuôm đẹp trang nghiêm, đích thị quê ta). 

Sợ thư [trước] bị thất lạc, nên chép thêm vào đây! 

619. Thư trả lời cư sĩ Trương Nhân Bổn 

Qua thư ông và bài Sanh Tây Ký đã biết cặn kẽ; như thế thì [cha ông]

chắc  chắn  sẽ  được  vãng  sanh.  Nhưng  con  người  khi  lâm  chung,  điều 

khẩn  yếu  nhất  là  quyến  thuộc  cả  nhà  phải  trợ  niệm  sẵn  cho  [người  sắp 

mất].  Nếu  gia  cảnh  dư  dả,  hãy  nên  thỉnh  Tăng  -  tục,  liên  hữu  đến  trợ 

niệm. Niệm đến sau khi tắt hơi vẫn không động chạm tới thân thể [của 

người đã mất]; cứ niệm Phật như thường cho tới ba tiếng đồng hồ sau thì 

mới  lo  liệu  những  chuyện  như  tắm  rửa,  thay  quần  áo  v.v…  Trợ  niệm 

như  thế  nhất  định  [người  đã  mất]  sẽ  được  vãng  sanh.  Chớ  nên  thường 

dùng tay thăm dò nóng - lạnh. Nếu thần thức của [người chết] chưa rời 

khỏi [thân xác], hễ bị tay [người khác] đụng vào chắc sẽ phát sanh sân 

niệm, sẽ làm hỏng chuyện chẳng nhỏ nhoi đâu! Quang nói điều này để 

mong lúc mẹ ông lâm chung chẳng đến nỗi bị lầm lẫn như thế. 

Chết  rồi  hỏa  thiêu  là  tốt  nhất,  chỉ  có  điều  nếu  mua  cái  chum  [để 

thiêu] có hình tượng Di Lặc Bồ Tát thì quả thật là khinh nhờn. Hãy nên 

mua cái chum có hình hoa sen, đừng mua chum có khắc hình tượng Di 

Lặc Bồ Tát hay tượng Phật. Lại hãy nên nói điều này với hết thảy mọi 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 211 of 315

người tin Phật. Cha ông đã được vãng sanh thì hãy nên khuyên mẹ ông 

cũng nên ăn chay trường. Dẫu ông và vợ con chưa thể ăn chay trường thì 

cũng nên bớt ăn [đồ mặn]. Cần biết rằng: Họa hại chiến tranh liên tiếp 

trong nhiều năm qua đều do mọi người sát sanh ăn thịt cảm thành. Trong 

nhà vĩnh viễn cấm ngặt sát sanh thì tự nhiên hết thảy mọi chuyện đều tốt 

lành. Trong đám tang, phàm cúng thần, đãi khách, đều chẳng dùng rượu 

thịt. 

Nay  gởi  cho  ông  một  cuốn  Tang  Tế  Tu  Tri  (những  điều  cần  biết 

trong  ma  chay,  cúng  bái),  một  cuốn  Đồng  Mông  Tu  Tri  (trẻ  nhỏ  nên 

biết),  một  cuốn  Quán  Âm  Từ  Lâm  Tập129,  xin  hãy  đọc  kỹ  để  nhất  cử 

nhất động sau này đều tự được Phật, Bồ Tát gia bị, gặp dữ hóa lành, gặp 

nạn  thành  hên.  Quang  già  rồi,  mục  lực  lẫn  tinh  thần  đều  chẳng  đủ,  chỉ 

riêng thư từ gởi đến, gởi đi này, đã phải dùng cả hai cái kính lão lẫn kính 

lúp để đọc và viết. Từ nay về sau đừng nên gởi thư đến nữa, cũng đừng 

giới thiệu người khác quy y do mục lực chẳng thể thù tiếp được!  (Ngày 

 Mồng Tám tháng Bảy năm Dân Quốc 27 - 1938)

620. Thư trả lời cư sĩ Vương Vũ Tịch và Vương Tuyết Tịch

Trong  Phật  pháp,  pháp  môn  vô  lượng,  không  một  pháp  môn  nào 

chẳng lấy Giới làm cơ sở, chẳng lấy Tịnh Độ là chỗ quy túc. Hai người 

các  vị  đã  muốn  quy  y  Tam  Bảo  thì  hãy  nên  sốt  sắng  giữ  tịnh  giới  của 

đức  Phật.  Người  tại  gia  lấy  Ngũ  Giới  làm  căn  bản.  Bốn  giới  đầu  trong 

Ngũ Giới, tức “giết, trộm, dâm, dối”, chính là Tánh Giới. Bất luận đã thọ 

giới hay không đều chớ nên phạm; nhưng kẻ chưa thọ giới mà phạm thì 

dựa theo sự để luận định tội lỗi. Kẻ thọ giới mà phạm thì ngoài việc dựa 

trên sự để luận tội ra, còn phạm thêm một tầng tội lỗi nữa, tức là phạm 

giới.  Giới  “không  uống  rượu”  gọi  là  Giá  Giới,  nghĩa  là  đức  Phật  ngăn 

cấm, chẳng cho phép con người uống rượu! Kẻ chưa thọ giới mà uống 

sẽ không phạm lỗi, nhưng nếu uống rồi làm càn thì sẽ dựa theo chuyện 

kẻ ấy đã làm để luận tội. Vì thế, tuy chưa thọ giới cũng chớ nên uống. 

Nếu đã thọ giới mà uống thì chỉ mắc tội phạm giới. 

129  Quán  Âm  Từ  Lâm  Tập  (3  quyển)  do  ngài  Hoằng  Tán  soạn  vào  năm  Khang  Hy 

thứ bảy (1668) đời Thanh, thâu thập tất cả những đoạn kinh sách có liên quan nói về 

đức Quán Âm cũng như sự linh cảm của Ngài. Quyển Thượng trích lục những kinh 

điển chủ yếu về đức Quán Âm như Bi Hoa, Quán Thế Âm Đại Thế Chí Bồ Tát Thọ 

Ký  Kinh,  Đại  Thừa  Trang  Nghiêm  Bảo  Vương  Kinh,  Thỉnh  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát 

Tiêu Phục Độc Hại Đà La Ni Chú… Quyển Trung và quyển Hạ chép những sự tích 

cảm ứng, gồm 154 câu chuyện. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 212 of 315

Nhưng  đã  phát  tâm  quy  y  Tam  Bảo,  cố  nhiên  nên  giữ  trọn  cả  năm 

giới. Tuy Phật đại từ đại bi có lệ cho con người tùy ý thọ một, hai, ba, 

bốn giới, nhưng đấy là dành cho những người lâm vào tình thế có những 

chuyện chẳng thể giữ được, đừng nên viện cớ đó để rồi dễ duôi! Nói đến 

những chuyện khiến cho [người thọ giới] chẳng thể giữ được là như kẻ 

đồ tể chẳng thể giữ giới sát sanh, tửu bảo chẳng thể giữ giới không uống 

rượu v.v… 

Người  quy  y  Phật  pháp  tu  trì  Tịnh  nghiệp  ắt  phải  giữ  vẹn  luân 

thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các 

điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương.  Dùng  những  điều  ấy  để  tự  hành,  lại  còn  dạy  người,  sao  cho 

trong là cha mẹ, anh em trai, vợ chồng, con cái, chị em gái, chị em dâu, 

tôi trai, tớ gái, ngoài là xóm giềng, làng nước, thân thích, bằng hữu cùng 

với hết thảy những người quen biết hữu duyên đều dùng những điều này 

để khuyên lơn họ. Phàm muốn khuyên ai, chính mình ắt phải thực hành 

chuyện ấy thì người ta sẽ tự làm theo. Chuyện thế gian hay xuất thế gian 

không  gì  chẳng  lấy  thân  làm  gốc.  Đấy  gọi  là   “dùng  lời  lẽ  để  dạy  sẽ  bị 

 tranh cãi, dùng thân để dạy thì người ta sẽ thuận theo”.  

Lại cần phải biết: Một pháp Niệm Phật chính là pháp môn đặc biệt 

trong hết thảy các pháp do đức Phật đã nói trong suốt cả một đời Ngài. 

Đạo lý ấy siêu việt hết thảy Thiền Giáo, Luật, Mật. Trong hết thảy pháp 

môn,  muốn  liễu  sanh  tử  thì  ắt  phải  đoạn  sạch  Phiền  Hoặc  mới  có  phần 

liễu  sanh  tử.  Nếu  phiền  não  Hoặc  nghiệp  chưa  đoạn,  mặc  kệ  anh  kiến 

địa cao siêu, công phu sâu đậm, trí huệ to lớn, đều chẳng giúp được gì 

cả!  Do  các  pháp  môn  ấy  đều  cậy  vào  tự  lực  cho  nên  khó  khăn.  Pháp 

môn Tịnh Độ hoàn toàn cậy vào Phật lực nên dễ dàng. Nếu là kẻ có lòng 

tin  chân  thật,  nguyện  thiết  tha,  chí  thành  niệm  Phật  thì  lâm  chung  sẽ 

được Phật tiếp dẫn, vãng sanh Tây Phương. Đã vãng sanh Tây Phương 

thì  phiền  não  chẳng  mong  đoạn  mà  tự  đoạn.  Do  tất  cả  cảnh  giới  trong 

Tây  Phương  đều  khiến  cho  con  người  tăng  trưởng  công  đức,  trí  huệ, 

trọn không có gì khiến cho con người khởi tham - sân - si. Vì thế, Long 

Thọ  Bồ  Tát  xưng  tụng  là   “đạo  dễ  hành” ,  Mã  Minh  Bồ  Tát  xưng  tụng 

là  “phương tiện tối thắng” ; nhưng pháp này chẳng phải chỉ để độ phàm 

phu mà thật ra còn phổ độ hết thảy phàm - thánh. Nay gởi cho các ông 

các thứ kinh sách, đọc rồi sẽ tự biết. 

Quang  già  rồi,  mục  lực  thật  suy  yếu,  chẳng  thể  khai  thị  tường  tận 

được!  Những  sách  này  là  những  khai  thị  phổ  biến,  tôi  dùng  hai  mươi 

đồng  [hương  kính]  của  các  ông  [dâng  cúng]  để  làm  tiền  thỉnh  sách  và 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 213 of 315

bưu phí. Trừ những cuốn tự giữ ra, [những cuốn còn dư] đều đem tặng 

cho những ai thông văn lý, biết cung kính. Nếu là kẻ luông tuồng, không 

cung kính, đừng tặng cho họ để họ khỏi tạo tội khinh nhờn, đâm ra bị tổn 

hại, không có lợi ích. Do xưởng cơ giới chế tạo dụng cụ giết chóc, nếu 

như có thể từ chối không làm, hoặc sửa thành những đồ vật sử dụng cho 

việc khác thì là thượng sách. 

Nay đặt pháp danh cho hai người các ông, Vũ Tịch pháp danh là Trí 

Trạch,  Tuyết  Tịch  pháp  danh  là  Trí  Tịnh.  Dùng  pháp  môn  Tịnh  Độ  để 

nhuần thấm hết thảy, thanh tịnh hết thảy, ngõ hầu chẳng phụ cuộc sống 

này và dịp gặp gỡ này. Người niệm Phật gần đây phần nhiều chẳng biết 

tới  tông  chỉ  của  pháp  môn  Tịnh  Độ,  cho  nên  nếu  không  xen  tạp  Thiền 

Tông thì cũng tôn sùng, đề cao Mật Tông. Ở chỗ ông Thư Thứ Phạm xin 

hãy nói với ông ta [về lời nhắc nhở này], những nơi khác đừng nói  (Ngày 

 Hai Mươi Sáu tháng Sáu). 

621. Thư gởi luật sư Trương Tăng Thuần 

Hôm trước Vương Tông Nhất cầm đến thư của các hạ và thư của ba 

anh em ông ta, biết các hạ đã sớm tu trì Tịnh Độ, nhưng sau đấy lại bỏ 

lửng. Nay lại phát tâm, đủ thấy đã có thiện căn từ đời trước. Nói “dè dặt 

kinh sợ đối với nghiệp” là vì “dễ tạo tội”. Nếu ước theo tri kiến thế tục 

thì quả thật là thật đúng như vậy. Nếu chẳng chú trọng tiền bạc, chỉ ôm 

lòng  giải  oan  gỡ  rối,  khuyên  dạy  lẫn  nhau,  chỉ  biết  luận  định  theo  lý, 

chẳng  nhìn  mặt  “ông  anh  lỗ  vuông”130  thì  so  với  những  nghề  nghiệp 

khác càng dễ tích công lũy đức hơn! Nhưng tiền bạc có thể làm cho con 

người bị mê muội, những kẻ vừa thấy “ông anh lỗ vuông” liền chôn vùi 

đức  hạnh  của  tổ  tiên  chẳng  tiếc  nuối  gì,  chính  mình  bị  tổn  phước,  con 

cháu bị diệt tuyệt, và chết đi đọa lạc trong ác đạo trong vạn người có đến 

mười ngàn kẻ! Vì thế, chẳng thể không luôn luôn đề phòng “ông anh lỗ 

vuông” dụ dỗ, mê hoặc! 

Ông  đã  phát  tâm  quy  y,  nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Huệ  Thuần. 

Nếu có thể thuần nương theo Phật huệ thì “ông anh lỗ vuông” chẳng làm 

gì được ta! Lấy công đức giải oan gỡ rối để làm Trợ Hạnh cho niệm Phật 

vãng sanh sẽ như ngồi thuyền to vào trong biển cả, căng chiếc buồm lớn, 

lại được thuận gió, hành trình ngàn dặm chỉ trong một buổi đã đến nơi, 

may mắn chi hơn? Theo như ông nói thì trong bốn mươi chín ngày niệm 

130 Khổng phương huynh: Do đồng tiền thời cổ thường có đục lỗ vuông ở giữa cho 

tiện xỏ thành xâu xách đi, nên mới có tên gọi như thế! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 214 of 315

Phật trước kia đã có chút sở chứng, đấy chính là căn bản khiến cho đạo 

tâm bị lui sụt! Mới có đôi chút tương ứng và cảm ứng, há nên tưởng đấy 

là đã chứng ư? Được chút ít đã cho là đủ, rồi vì đó liền lười nhác, buông 

bỏ, kẻ sơ tâm thường hay như thế. Từ nay về sau, hãy nên thuần nhất cái 

tâm, càng có cảm ứng bèn càng cảm thấy thiếu sót thì sẽ tránh được căn 

bệnh ấy. 

Quang  già  rồi,  chẳng  thể  khai  thị  tường  tận.  Nay  gởi  cho  ông  một 

bộ Tịnh Độ Thập Yếu. Sách này chính là sách thiết yếu nhất trong pháp 

môn Tịnh Độ, hãy nên lắng lòng đọc tụng thì nguyên do của pháp môn, 

pháp  tắc  tu  trì  và  tất  cả  những  điều  tự  lợi,  lợi  tha,  đạo  “tự  hành,  dạy 

người” đều biết rõ ràng! Một bộ Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, một bộ Phật 

Học  Cứu  Kiếp  Biên,  một  cuốn  Gia  Ngôn  Lục.  Muốn  biết  những  ý  đại 

cương này thì tìm kiếm trong Gia Ngôn Lục là dễ thấy nhất. Có những 

sách  này  thì  những  ý  chánh  yếu  của  Tịnh  Tông  sẽ  rõ  ràng,  rạng  ngời. 

Ngoài ra còn kèm thêm Đạt Sanh Biên, Thọ Khang Bảo Giám để ngăn 

ngừa  [những  tai  ương]  cho  con  cháu  khi  sanh  nở  và  [có  những  khuôn 

phép  để]  giữ  thân  lập  phẩm  đức.  Một  Lá  Thư  Trả  Lời  Khắp  chính  là 

những  điều  cấp  thiết  mà  hết  thảy  mọi  người  đều  phải  nên  chú  trọng, 

hành theo đó thì không điều nào chẳng tốt lành. 

Quang già rồi, từ nay về sau vĩnh viễn đừng gởi thư đến nữa, cũng 

đừng  giới  thiệu  người  khác  quy  y  do  tinh  thần,  mục  lực,  công  phu  đều 

chẳng  đủ.  Trong  mùa  Đông  năm  ngoái,  tôi  đã  cự  tuyệt  hết  thảy,  phàm 

thư từ gởi đến đều dùng lời này để cự tuyệt cho họ khỏi gởi thư đến nữa 

ngõ hầu khỏi bị quá phiền rộn không thể chống chọi được, chắc sẽ đến 

nỗi mù mắt hay mất mạng! (Ngày Mười Chín tháng Giêng) 

622. Thư trả lời hai vị cư sĩ Tiết Anh Huệ và Lưu Nhất Hạc

Nhận  được  thư  đầy  đủ.  Quang  là  một  ông  Tăng  vô  tri  vô  thức  chỉ 

biết cơm cháo, chỉ yên phận ngu hèn, chỉ biết tu trì Tịnh nghiệp để mong 

cậy vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh. Nếu hai vị chẳng muốn làm 

đại thông gia thì sẽ chẳng đến nỗi vì Quang tầm thường, kém cỏi khiến 

cho  những  điều  quý  vị  mong  mỏi  bị  lỡ  làng.  Nếu  muốn  làm  đại  thông 

gia thì đã hoàn toàn trông cậy không đúng người rồi! Tuy nhiên, làm bậc 

đại  thông  gia  há  phải  là  chuyện  dễ  nói  hay  sao?  Dẫu  có  đạt  được  mà 

chẳng nương theo tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương thì thật sợ 

sẽ từ trần sa kiếp này sang trần sa kiếp khác vẫn luân hồi trong lục đạo! 

Ấy là vì cậy vào tự lực để liễu sanh tử đem so với cậy vào Phật lực để 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 215 of 315

liễu sanh tử thì sẽ giống như sự khác biệt giữa ngày và kiếp vậy! 

Kẻ biết tốt - xấu chớ nên phỏng theo chí nguyện của bậc hành Bồ Tát 

đạo đã liễu sanh tử, mà cần phải chắc chắn được vãng sanh Tây Phương 

ngay  trong  đời  này!  Đã  vãng  sanh  Tây  Phương  rồi  mới  học  theo  [chí 

nguyện những bậc hành Bồ Tát đạo đã liễu sanh tử] thì sẽ hữu ích. Nếu 

chưa  vãng  sanh  mà  đã  bắt  chước  ngay  thì  sẽ  giống  như  chén  bát  chưa 

nung,  vừa  gặp  trận  mưa  sanh  tử  liền  rã  thành  bùn  đất!  Trong  cõi  đời 

thường có những kẻ thích ăn to nói lớn, tự coi mình có thân phận giống 

như Phật, Bồ Tát, chỉ trở thành hạng tự lầm, lầm người mà thôi! Xin hai 

vị hãy suy nghĩ sâu xa! 

Người  học  Phật  ắt  phải  ai  nấy  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn 

phận.  Nói  đến  “bổn  phận”,  chính  là  cha  hiếu,  con  từ,  anh  nhường,  em 

kính, chồng hòa, vợ thuận, chủ nhân từ, tớ trung thành v.v… Nếu ai nấy 

đều trọn hết phận mình thì thiên hạ sẽ tự thái bình, nhưng trong ấy chỉ có 

chức phận cha mẹ là có quan hệ trọng yếu nhất. Nếu những kẻ làm cha 

mẹ trong cõi đời ai nấy đều khéo dạy dỗ con cái thì những kẻ quấy rối 

mù quáng và những kẻ ương bướng kém hèn, chẳng tuân theo pháp tắc 

sẽ đều trở thành hiền nhân, thiện nhân, đâu đến nỗi có chuyện xâm lăng, 

cướp đoạt, tàn sát lẫn nhau? [Câu nói]  “thiên hạ chẳng yên, thất phu có 

 trách nhiệm”  chính là nói về sự giáo dục trong gia đình sao cho con cái 

đều thành lương thiện. Những điều vừa nói trên đây tuy là những lời lẽ 

tầm thường, nhưng hễ phân tích rõ ràng thì cố nhiên đã bao quát sạch hết 

không còn. 

Hai vị đang là sĩ quan, càng phải nên giữ nghiêm kỷ luật, nêu gương 

tốt đẹp cho quân lính. Ấy chính là như thường nói:  “Dùng lời nói để dạy 

 sẽ  bị  tranh  cãi,  dùng  thân  để  dạy  người  ta  sẽ  thuận  theo”.   Không  một 

chuyện nào trong thế gian chẳng lấy thân làm gốc. Đối với binh sĩ, hãy 

nên  đối  đãi  bằng  lòng  chân  thành,  ra  rả  răn  nhắc,  khiến  cho  bọn  họ  ai 

nấy đều giữ chí “trừ bạo, an lương, bảo vệ trăm họ”, coi người khác như 

chính mình, coi mình giống như người khác, đừng khinh lấn, xâm đoạt 

lẫn  nhau,  coi  phụ  nữ  của  người  khác  như  chị  em  gái  của  chính  mình, 

chẳng dám khởi vọng niệm trái phận! Ắt mong sao chẳng cô phụ chức 

phận “bảo vệ đất nước, dân chúng” thì đội quân ấy chẳng đáng gọi “đạo 

đức  quân,  nhân  nghĩa  quân”  ư?  Dùng  quân  đạo  đức  nhân  nghĩa  để  chế 

ngự  địch  quân  thì  không  ai  đối  địch  được,  ắt  sẽ  luôn  đắc  thắng.  Vì  thế 

Khổng  Tử  nói:   “Ngã  chiến  tắc  khắc”   (Ta  cầm  quân  chắc  chắn  thắng 

trận), chính là nhằm diễn tả ý này. Trong cõi đời gần đây, năm nào cũng 

có chiến sự, đa phần những ai hơi mang lòng nhân từ trung tín và niệm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 216 of 315

kinh,  niệm  Phật  thì  tuy  ở  trong  rừng  súng  mưa  đạn  vẫn  trọn  chẳng  bị 

thương vong. Đấy chính là hiệu quả vậy. 

Hai vị đã muốn quy y thì nay tôi sẽ thuận theo ý muốn mà đặt pháp 

danh.  Nếu  sau  này  biết  tôi  vô  tri  vô  thức,  chẳng  đáng  làm  thầy,  lại  bái 

bậc cao nhân khác thì quả thật tôi cũng rất vui lòng. Tiết Anh Huệ pháp 

danh là Tông Huệ. Tông là chủ; nghĩa là nhất cử, nhất động đều lấy trí 

huệ  làm  chủ  thì  không  gì  chẳng  tốt  lành,  không  gì  chẳng  khế  hợp  với 

tâm tích của thánh nhân thế gian và Phật, Bồ Tát xuất thế gian. Lưu Nhất 

Hạc  pháp  danh  là  Tông  Nhất.  Nhất  là  thuần  nhất,  không  vọng.  Trong 

tâm thường thuần đạo đức nhân nghĩa, không có vọng niệm nào khác trái 

nghịch với đạo đức nhân nghĩa thì sẽ đáng gọi là đệ tử thật sự của Nho, 

của Phật. Dùng những điều ấy để dắt dìu người khác, cố nhiên sẽ chẳng 

khó gì khiến cho đây - kia đều có cùng một đức vậy. 

Hiện nay, thiên tai nhân họa thường liên tiếp xảy ra, ắt phải thường 

lấy tín nguyện niệm Phật và niệm Quán Âm để tự hành, dạy người, để 

mong  khi  sống  sẽ  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  cao  dự  vào  bậc  thánh  hiền, 

khi mất sẽ cậy vào Phật từ lực lên thẳng cõi Cực Lạc, ngõ hầu chẳng phí 

cuộc  đời  này  và  chẳng  uổng  dịp  gặp  gỡ  này!  Những  điều  khác  đã  nói 

tường  tận  trong  các  sách  như  Văn  Sao  v.v…  ở  đây  không  viết  cặn  kẽ. 

Nếu muốn xem các sách thì có thể thỉnh từ chỗ ông Điền Thân Phủ ở số 

tám mươi sáu phường Thái An, thành phố Hán Khẩu. 

Ba  phương  thuốc  cai  nghiện  á  phiện,  trị  bệnh  sốt  rét,  [chó  dại  cắn] 

v.v… đã in trong tháng Chạp năm ngoái rất linh nghiệm, mà bệnh sốt rét 

là bệnh thường phát ra nhiều nhất trong khoảng Hạ - Thu. Toa thuốc này 

chẳng tốn một đồng mà chẳng ai không được trị lành. Do vậy, đính kèm 

hai trương để bảo rộng rãi với mọi người, đấy cũng là một cách làm lợi 

cho  người  khác.  Quang  đã  bảy  mươi  hai  tuổi  rồi,  sáng  chẳng  đảm  bảo 

được tối. Hơn nữa, vẻ suy tàn đã hiện, tinh thần chẳng đủ, chỉ mong hai 

ông dựa theo Văn Sao để tu trì, đừng gởi thư tới nữa do sức khó thể thù 

tiếp  được,  chứ  không  phải  là  chẳng  muốn  nói  với  người  khác.  Dẫu  có 

nói tường tận thì làm sao đầy đủ bằng một bộ sách cho được?  (Mồng Năm 

 tháng Tư) 

623. Thư trả lời cư sĩ X… 

Người  niệm  Phật  trước  hết  phải  hiểu  duyên  do  của  pháp  môn  Tịnh 

Độ  rồi  mới  đọc  khắp  các  kinh  luận  thì  [sẽ  thấy  rõ  các  kinh  luận]  đều 

nhằm  nêu  tỏ  ý  nghĩa  Tịnh  Độ,  cũng  như  sẽ  thiết  tha  tu  hạnh  Tịnh  Độ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 217 of 315

Nếu chẳng hiểu duyên do của pháp môn Tịnh Độ thì hễ nghiên cứu kinh 

giáo đến tột cùng sẽ nghĩ nghĩa lý của kinh giáo ấy là cao sâu, coi nghĩa 

lý Tịnh Độ là thiển cận, đến nỗi đảo ngược vị trí của Chánh Hạnh và Trợ 

Hạnh, hoặc vứt Tịnh Độ ra sau ót, chỉ gieo được ích lợi sẽ đắc độ trong 

đời vị lai, quyết khó thể liễu sanh thoát tử, góp mặt cùng các vị thượng 

thiện nhân ngay trong đời này! 

Niệm Phật nếu chẳng hôn trầm sẽ tán loạn, đấy chính là hiện tượng 

chứng tỏ cái tâm [niệm Phật] hời hợt, hờ hững cho xong việc! Nếu niệm 

Phật  với  cái  tâm  như  bị  té  vào  lửa  nước,  như  đang  gặp  phải  giặc  cướp 

mong  gấp  được  cứu  giúp  thì  sẽ  tự  chẳng  có  căn  bệnh  ấy.  Hãy  nên  sắp 

xếp thời gian, lúc nào sẽ nghiên cứu, lúc nào sẽ trì tụng. Khi nghiên cứu 

thì chẳng được vượt quá thời gian hạn định; vì nếu không, sẽ cảm thấy 

nghiên cứu thú vị, sẽ trở thành nghiên cứu suốt ngày, chẳng những gây 

trở ngại cho niệm Phật, mà còn sợ rằng do dụng tâm quá độ sẽ bị thương 

tổn. Đấy gọi là:  “Ngược ngạo ghét dễ dàng, đơn giản, tìm cầu khó khăn, 


 khéo quá hóa vụng” , thật đáng xót thương! 

Trong hiện thời, lòng người bại hoại đến cùng cực, đi lại bên ngoài 

dẫu  không  mắc  họa  cũng  rất  nguy  hiểm.  Nếu  ông  biết  được  ý  này  thì 

tâm niệm Phật sẽ tự thiết tha, tâm nghiên cứu giáo nghĩa sẽ tự nhạt bớt! 

Vì sao vậy? Vì trong khi hoạn nạn, chẳng thể nào gởi lòng nơi phương 

diện tri kiến, hiểu nghĩa được! Lại còn thường nên đem những điều này 

để răn nhắc con cái, con dâu, khiến cho bọn họ ai nấy đều niệm Phật và 

niệm Quán Âm mỗi ngày. Nếu cả nhà đều sanh lòng kiêng sợ, chí thành 

niệm Phật và niệm danh hiệu Quán Âm sẽ chẳng đến nỗi mắc họa. Nếu 

không, muốn vĩnh viễn không gặp tai họa quả thật rất khó thể đạt được! 

Chuyện dạy dỗ con cái có quan hệ rất lớn. Dạy con gái lại càng khẩn 

yếu  hơn  dạy  dỗ  con  trai.  Bởi  lẽ,  nếu  con  gái  hiền  thì  khi  còn  ở  nhà  sẽ 

khiến cho anh em trai, chị em gái đều nhìn theo bắt chước làm lành; khi 

xuất giá sẽ giúp chồng dạy con đúng phép tắc, khiến cho chồng lẫn con 

đều thành hiền thiện. Nếu con gái chẳng được dạy dỗ sẽ gây họa chẳng 

thể nói trọn hết đâu nhé! 

624. Thư trả lời cư sĩ Quách Hán Nho 

Tam tôn Phật: đức Thích Ca kết Thí Vô Úy Ấn, [tức là] bàn tay phải 

ngửa lên đặt trong lòng, tay trái úp xuống đặt trên gối trái. Dược Sư Phật 

và  Di  Đà  Phật  tay  kết  ấn  tương  tự  nhau,  nhưng  Dược  Sư  Phật  kết  Đại 

Tam Muội Ấn, [tức là] bàn tay phải đặt trên bàn tay trái; còn Di Đà Phật 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 218 of 315

kết Di Đà Ấn, bàn tay trái đặt trên bàn tay phải. 

Tượng Phật [vẽ trên vải hay giấy] bị nhăn rút (xếp nếp) thì nên dùng 

bàn  ủi  [để  ủi  cho  thẳng  lại],  phía  dưới  [bàn  ủi]  lót  khăn  trải  bàn,  còn 

tượng Phật thì đặt trên bàn [dưới tấm khăn trải bàn]. Một người dùng hai 

tay căng cho tượng thẳng thớm, người kia cầm bàn ủi để ủi. Vàn muôn 

phần chớ nên dùng khăn trải giường để lót! [Nếu không dùng khăn trải 

bàn thì] dùng những tờ giấy dài, trải mấy lớp cũng được. Hãy đốt bàn ủi 

bằng than sạch bỏ thêm hương. Nên chùi mặt bàn ủi cho sạch sẽ, đừng 

để  bàn  ủi  quá  nóng.  Nóng  quá  sẽ  làm  tượng  Phật  bị  hư  hại,  chỉ  ủi  cho 

thẳng mà thôi! 

Hiện thời, các nước Tây Dương đang đánh nhau dữ dội, nếu chẳng 

mau kết thúc, chắc sẽ lan sang nước ta. Các nước trong ngoài mạnh - yếu 

khác nhau, nhưng đều bị tổn hại giống hệt như nhau; chứ chẳng phải là 

nước thua trận bị thiệt hại, còn nước thắng được lợi. Xét theo sự thực để 

luận  thì  người  bị  kẻ  khác  giết  cố  nhiên  đáng  thương,  nhưng  kẻ  chuyên 

giết người càng đáng thương hơn! Đối với kẻ chỉ biết chuyện trước mắt 

thì kẻ thắng dường như được lợi, chứ nếu nhìn vào đời kế tiếp hay đời 

sau nữa thì kẻ giết người càng khổ sâu xa hơn người bị hắn giết gấp vạn 

lần! Tiếc rằng người đời đều chẳng biết [như vậy]! 

Thanh  Lương  Sơn  Chí  có  chép:  Vào  đời  Tùy,  ở  Đại  Châu,  Triệu 

Lương  Tướng  giàu  nứt  đố  đổ  vách,  sanh  được  hai  đứa  con,  trưởng  là 

Doanh, thứ là Mạnh. Doanh mạnh mẽ, còn Mạnh yếu đuối. Ông bố sắp 

chết,  chia  gia  sản  làm  hai  phần,  Mạnh  được  phần  hơn.  Cha  chết  rồi, 

Doanh cướp sạch gia nghiệp của Mạnh, chỉ để lại cho Mạnh mảnh vườn 

và  căn  nhà.  Mạnh  phải  làm  thuê  để  kiếm  sống.  Không  lâu  sau  Doanh 

chết đi, đầu thai làm con của Mạnh, có tên là Hoàn. Lại chẳng bao lâu 

sau, Mạnh chết, đầu thai vào nhà Doanh làm cháu nội của Doanh, tên là 

Tiên. Hoàn làm đầy tớ trong nhà Doanh. Tiên muốn triều bái Ngũ Đài, 

sai Hoàn theo hầu. Hoàn biết bác mình cướp sạch tài sản, tính muốn giết 

Tiên,  nay  may  mắn  được  dịp  thuận  tiện;  đến  chỗ  vắng  vẻ  ở  Ngũ  Đài, 

rút con dao đã ngầm giấu, bảo Tiên: “Ông nội mày cướp gia nghiệp của 

tao  khiến  cho  đời  tao  khốn  cùng.  Nay  tao  giết  mày  để  vơi  hận!”  Tiên 

chạy  lẹ,  Hoàn  đuổi  theo,  chạy  vào  một  am  tranh.  Một  vị  lão  tăng  ngăn 

lại  bảo:  “Không  được  hành  hung  ở  chỗ  này!”  Hoàn  nói:  “Tôi  giết  kẻ 

oán mà thôi!” Vị lão tăng mời ngồi, đưa cho mỗi người một chén trà để 

uống, [uống xong] liền biết chuyện đời trước, đều cùng khóc òa lên, bèn 

xuất gia trong núi ấy. Nếu các nước đều thấy chuyện đời trước, đời sau, 

há vẫn cứ chuyên coi giết người là chánh sách trọng yếu để làm cho đất 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 219 of 315

nước hùng mạnh nữa ư? 

Xét theo ý nghĩa thì nên xây dựng sơn môn (cửa chùa) theo lối Tam 

Quan, [hàm nghĩa] Tam Giải Thoát Môn, một cửa mà đủ ba nghĩa: 

1) Không Giải Thoát môn. 

2) Vô Tướng Giải Thoát môn. 

3) Vô Nguyện Giải Thoát môn. 

Do  ba  môn  giải  thoát  mà  vào  thẳng  được  điện  báu  Niết  Bàn.  Do 

Không nên Vô Tướng. Do Vô Tướng nên Vô Nguyện. Hiểu rõ bản thể 

của hết thảy các pháp chính là Không thì Không và Có đều chẳng thể gọi 

tên được, cho nên là Vô Tướng. Hễ Vô Tướng thì chẳng có tâm nguyện 

chấp Không lẫn chấp Có. 

Đề xướng Phật học, hãy nên lấy “giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn 

phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các 

điều lành” làm gốc. Được như thế thì đối với pháp thế gian lẫn xuất thế 

gian đều chẳng trái nghịch. Nếu không, còn là tội nhân nơi Danh Giáo, 

làm  sao  kham  học  Phật  để  mong  liễu  sanh  thoát  tử  ư?  “Đừng  làm  các 

 điều ác, vâng làm các điều lành”  chính là giới đại lược trong Giới Kinh 

nhà Phật; Văn Xương Âm Chất Văn trích dẫn hai câu này. [Người đời] 

chỉ  biết  Âm  Chất  Văn  có  lời  ấy,  chẳng  biết  xuất  xứ  của  nó  sâu  xa  đến 

thế. 

Học Phật trong đời Mạt thì phải nên chú trọng nơi biết nhân quả và 

tu  Tịnh  Độ.  Bởi  lẽ,  biết  nhân  quả  thì  chẳng  dám  dối  mình,  lừa  người, 

làm chuyện thương thiên hại lý, tổn người lợi mình. Tu Tịnh Độ thì dẫu 

là  phàm  phu  đầy  dẫy  triền  phược  vẫn  có  thể  cậy  vào  Phật  từ  lực  vãng 

sanh Tây Phương. Trong các pháp môn khác đều phải đoạn sạch phiền 

não  rồi  mới  có  thể  liễu  sanh  thoát  tử.  Nếu  không,  dẫu  cho  đại  triệt  đại 

ngộ, có đại trí huệ, đại biện tài, biết được quá khứ, vị lai, muốn đi liền đi, 

muốn tới liền tới vẫn chẳng thể liễu được; huống là kẻ đầy dẫy phiền não 

ư? 

Hôm  qua  nhận  được  thư  của  hội  Phật  giáo  ở  quý  địa  gởi  đến  bằng 

đường  hàng  không,  biết  đất  Cam  (Cam  Túc)  bị  hạn  hán  chẳng  khác  gì 

Thiểm Tây, khôn ngăn cảm thương! Quý hội [cầu đảo] đã tròn hai mươi 

mốt ngày vẫn chưa đổ mưa. Ngụy Huệ Tư do thấy tăng chúng núi Linh 

Nham đều là hạng chân thật tu hành [liền gởi thư xin mở Phật thất cầu 

mưa]  nhưng  tình  trạng  tai  nạn  quá  dữ  dội  chỉ  đành  tận  tâm  tận  lực  mà 

làm thôi, chứ được mưa trọn khắp hay không thì chẳng thể nào lo toan 

trái nghịch được! Thư của Huệ Tư gởi tới bằng đường hàng không cũng 

nhận được vào buổi chiều, tôi liền gởi thư cho Linh Nham. Trong hôm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 220 of 315

Mười  Sáu  thỉnh  hai  mươi  vị  Tăng  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  suốt  bảy 

ngày, để cầu các nơi bị hạn đều được mưa trút xuống. Theo lệ, để mời 

hai  mươi  vị  thì  phải  tốn  hai  trăm  đồng,  Quang  đã  thay  mặt  quý  hội  bỏ 

tiền ra, chẳng cần phải gởi khoản tiền ấy đến nữa! 

Quý  hội  hãy  nên  thông  cáo  khắp  nhân  dân  trong  vùng  cùng  niệm 

thánh  hiệu   “Nam-mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát” ,  chứ  không  cần  phải  làm 

nhiều nghi thức [rườm rà], chỉ đem công đức niệm Bồ Tát để hồi hướng 

cho các vị linh hiển, thần thông trong chốn núi non được tăng trưởng oai 

phước, hồi hướng cho các cô hồn đều được vãng sanh Tây Phương, so 

ra sẽ hữu ích hơn! Ngay như tế lễ thần thánh cũng đừng dùng đồ huyết 

nhục. Chuyện gì cũng lấy thành kính làm gốc, chứ không phải là do nghi 

thức [trịnh trọng] cho đẹp mắt! 

625. Thư trả lời cư sĩ Dương Chấn Nhân 

Cổ  nhân  nói:   “Xử  thế  nên  như  tướng  quân  chống  địch,  làm  người 

 nên như cô gái còn trinh giữ thân. Tướng quân hễ thua trận ba quân đều 

 tan  vỡ.  Cô  gái  trinh  trắng  hễ  thất  thân  thì  muôn  sự  đều  như  ngói  vỡ”.  

Hãy nên dè dặt kinh sợ sao cho giữ vẹn được di thể của cha mẹ ta để lại, 

bảo vệ được Phật tánh sẵn có của ta. 

Trong Ngũ Giới chẳng nói đến chuyện hút thuốc là vì trong thời đức 

Phật  chưa  có  nạn  ấy.  Thói  nghiện  ngập  ấy  bắt  đầu  thịnh  hành  từ  cuối 

thời Minh. Tăng sĩ không tu hành chính là chủng tử địa ngục, nên những 

hành vi hạ lưu không gì chẳng trọn đủ! Huống chi ai nấy đều hút thì bọn 

họ còn có gì kiêng dè nữa ư? Ông đã biết bọn chúng là lũ bại hoại, sao 

còn hỏi [tại sao] không có giới ấy? Há có phải là trong hết thảy hành vi 

bọn chúng đều chẳng trái giới, chỉ phạm mỗi một giới này ư? 

Cái hại của thuốc lá thơm còn quá thuốc lá Tây. Nước ta cùng quẫn 

quá  nửa  là  vì  lẽ  này!  Quang  đã  nghĩ  sâu  xa  về  những  chất  độc  hại  ấy, 

thường  khuyên  người  khác  đừng  hút.  Trong  ấy  có  những  chất  độc  như 

morphine, heroin v.v… nếu phụ nữ trẻ tuổi hút vào chắc chắn sẽ không 

sanh nở được! Điều này do một đệ tử quy y tên là Triệu Nguyệt Tu, tự 

Hằng Quang, đích thân nghe một nữ giáo viên ngoại quốc răn nhắc các 

nữ  sinh.  Xin  hãy  nói  rộng  rãi  với  mọi  người  thì  công  đức  ấy  sẽ  giống 

như bảo toàn dòng dõi cho người ta vậy! 

626. Thư trả lời cư sĩ Trương Nhữ Chiêu 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 221 of 315

Ông Trúc Thụy Liên là người cực trung hậu, có chí hoằng pháp lợi 

người,  sẽ  nhận  lời  mời.  Cách  học  ở  nơi  đây  chớ  nên  dựa  theo  chương 

trình trong nhà trường, hãy nên dựa theo sự tu trì để truyền dạy. Thoạt 

đầu,  hãy  nên  dạy  học  sinh  đọc  chánh  văn  của  Tứ  Thập  Nhị  Chương 

Kinh, Phật Di Giáo Kinh, Bát Đại Nhân Giác Kinh. Lại còn dùng những 

bản  chú  giải  của  Ngẫu  Ích  đại  sư  để  giảng  diễn.  Tiếp  đó,  dạy  họ  đọc 

Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh  để  hiểu  cặn  kẽ  nguyên  do  của  môn  Tịnh  Độ  thì  sẽ 

dám đối trước mọi người khuyên tu Tịnh nghiệp, chẳng bị dao động mê 

hoặc bởi những giáo lý cao sâu huyền diệu của các tông khác. Tiếp đấy 

là học Phạm Võng Kinh, rồi nghiên cứu Tịnh Độ Thập Yếu và đọc Tịnh 

Độ  Thánh  Hiền  Lục.  Kẻ  thông  minh  thì  chẳng  ngại  gì  xem  nhiều  sách 

của  Tịnh  tông,  mà  cũng  chẳng  cần  đặc  biệt  vì  cái  tiếng  tăm  mở  mang 

Quốc Học131 mà phải học văn chương. 

Kinh  Phật,  chú  giải  và  các  trước  thuật  của  cổ  nhân  đều  là  văn 

chương. Hãy nên dạy cho họ suy gẫm tường tận ý nghĩa của từng lời lẽ, 

từng lời hỏi - đáp giữa chủ và khách cũng như ý nghĩa cùng tột thì suốt 

ngày xem kinh sách chính là suốt ngày tập tành văn chương! Trước kia, 

pháp sư Nguyệt Hà giảng kinh Hoa Nghiêm, lại thỉnh một vị lão nho dạy 

Quốc Văn, lại thỉnh một vị chuyên giảng nói văn chương để giảng nghĩa 

chữ. Quang nghe chuyện, không nghĩ [pháp sư Nguyệt Hà] làm như vậy 

là  đúng  lắm,  bởi  lẽ  kinh  chẳng  phải  là  văn  chương  hay  sao?  Chú  giải 

chẳng  phải  là  văn  chương  hay  sao?  Suốt  ngày  xem  kinh  đọc  chú  giải, 

chẳng đủ là phương pháp để tập luyện cách viết văn hay sao? Chưa đầy 

một  năm  sau,  do  chi  phí  quá  tốn  kém  phải  giải  tán,  bèn  dời  sang  chùa 

Hải Triều ở Hàng Châu. Sư có gởi thư mời những người từng theo học 

[nơi học viện cũ] đến học [tại học viện mới]; do vậy Quang đem ý ấy nói 

với Sư. 

Ông cho rằng hàng bạch y làm thầy của tỳ-kheo-ni và giảng giải giới 

luật chắc sẽ trái nghịch với cấm chế của đức Phật; chỉ cần [vị cư sĩ ấy] 

chẳng coi mình là thầy mà giữ địa vị đồng học, cùng nhau nghiên cứu thì 

trọn chẳng bị trở ngại gì! Nhưng cần phải chú trọng thực hành, đừng chỉ 

chú trọng học tập văn tự. Văn tự chỉ là thứ dùng kèm thêm cho cái thân, 

còn đức hạnh mới là cái gốc của con người. Huống chi bọn họ đều chẳng 

phải đang trong lứa tuổi thơ ấu; nếu lấy [đường lối học tập] Quốc Học, 

131  Quốc  Học  là  thuật  ngữ  của  người  Trung  Hoa  dùng  để  chỉ  một  môn  học  nghiên 

cứu  về  văn  hóa,  học  thuật,  tư  tưởng,  triết  học  của  Trung  Hoa  như  một  tổng  thể  và 

chia  ra  nhiều  chuyên  ngành  như  nghiên  cứu  kinh  học,  huấn  hỗ,  lục  nghệ  (lễ,  nhạc, 

xạ, ngự, thư, số), kể cả những môn như bói toán, phong thủy, tướng số v.v… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 222 of 315

Quốc  Văn  như  Trúc  cư  sĩ  đã  lập  để  làm  tông  chỉ  chủ  yếu  thì  sẽ  thành 

chương  trình  của  một  trường  học  [dạy  chữ]  thông  thường,  chứ  không 

phải là căn bản của một học viện nhằm huấn luyện tu trì. Ông ta không 

hiểu rõ chuyện này cho lắm, hãy nên đem lời Quang thưa rõ cùng ông ta, 

ắt ông ta sẽ chẳng đến nỗi không nghĩ như vậy là đúng! 

Sau này, phàm hễ có ai cầu xin soạn truyện ký, sẽ lấy cớ có lời thề 

không viết tiểu truyện cho ai để từ chối. Nếu không, kẻ ham danh ghét 

thật sẽ hằng ngày cầu xin viết tiểu truyện để mong khi chết đi được coi 

là  cao  tăng,  tức  là  đã  biến  giả  thành  thật,  khiến  cho  người  ta  đối  với 

chuyện thật cũng chê là giả tạo, Phật pháp sẽ bị suy bại sát đất cũng đều 

do hạng người thông minh ấy gây nên! 

II. Tự (Lời tựa)

1. Lời tựa cho sách Danh Sơn Du Phỏng Ký 

Trí thức của con người không nhờ vào học vấn, lịch duyệt sẽ không 

thể  nào  khai  thông  được!  Nhưng  những  cuộc  đất  thánh  đạo  tràng  nơi 

danh sơn trong thiên hạ sẽ dễ gây xúc động, phát khởi chí hướng “mong 

thành thánh thành hiền” nơi con người nhất, có quan hệ đối với chuyện 

lập  thân,  tu  nghiệp,  thành  đức,  đạt  tài  cũng  lớn  lắm.  Vì  thế,  xưa  nay 

những người nhiệt tâm sẵn chí “tự lập, lập người, tự lợi, lợi tha” thường 

chẳng ngại nhọc nhằn bươn bả tới thăm để mong những cảnh mình được 

trông thấy, những gì mình ngộ nhập sẽ bồi bổ thân tâm, mở mang, phát 

khởi trí thức của chính mình. 

Trong số những vị đi khắp nơi thời cổ thì có hòa thượng Thiên Tuế 

Bảo  Chưởng132  vốn  là  người  Trung  Thiên  Trúc,  sống  tại  Thiên  Trúc 

khoảng năm trăm năm, vào cuối đời Hán mới đến phương này. Trải qua 

132 Ngài Bảo Chưởng (?-657) là người Trung Ấn Độ, được cõi đời xưng tụng là Bảo 

Chưởng  Thiên  Tuế  Hòa  Thượng  (vị  Hòa  Thượng  tay  báu  ngàn  tuổi).  Theo  truyền 

thuyết, lúc ngài sanh ra tay trái nắm chặt mãi đến bảy tuổi mới mở ra, nên có tên là 

Bảo Chưởng. Ngài đến Trung Hoa vào đầu thời Tam Quốc (khi Tào Tháo còn chưa 

phế vua Hán), vào đất Thục (Tứ Xuyên) tham lễ Phổ Hiền Bồ Tát. Sư thường nhịn 

ăn, hằng ngày tụng kinh Bát Nhã đến hơn một ngàn quyển. Một bữa, đột nhiên bảo 

đại  chúng:   “Ta  nguyện  trụ  thế  một  ngàn  năm,  nay  đã  sáu  trăm  hai  mươi  sáu  năm 

 rồi!”   Vì  thế,  có  danh  xưng  là  Thiên  Tuế.  Sư  từng  tham  phỏng  Ngũ  Đài,  Lô  Sơn 

v.v…  Không  lâu  sau,  Tổ  Đạt  Ma  sang  Trung  Hoa,  Sư  bèn  đến  hỏi  đạo,  được  khai 

ngộ.  Từ  năm  Trinh  Quán  15  (641),  Sư  ở  lại  chùa  Bảo  Nghiêm  tại  Bồ  Giang,  chơi 

thân với Lãng Thiền Sư, thường sai một con chó trắng đưa thư, Lãng sư sai con vượn 

xanh đưa thư đáp lời. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 223 of 315

các  thời  Tam  Quốc,  hai  triều  Tấn  (Tây  Tấn  và  Đông  Tấn),  Tống,  Tề, 

Lương,  Trần,  Tùy  cho  đến  năm  Hiển  Khánh  thứ  hai  (657)  đời  Đường 

Cao  Tông,  Ngài  đã  một  ngàn  lẻ  bảy  mươi  hai  tuổi  mới  nhập  diệt.  Vì 

thế,  phàm  là  những  danh  sơn,  thánh  đạo  tràng  khắp  Nam  -  Bắc  [Trung 

Hoa], không đâu Ngài chẳng đích thân đến thăm viếng và ở lại nơi ấy. 

Đến  cuối  đời  Minh,  Tử  Bách  tôn  giả  cũng  đi  thăm  khắp  các  danh  sơn. 

Do Sư một ngày đi được hơn ba trăm dặm nên tuy không thọ bằng ngài 

Bảo  Chưởng  nhưng  những  nơi  Sư  đến  thăm  cũng  gần  bằng  ngài  Bảo 

Chưởng. 

Trong giới Tăng - tục gần đây chỉ có cư sĩ Cao Hạc Niên là đi du lịch 

rộng xa nhất. Phàm tứ đại danh sơn, Ngũ Nhạc, Chung Nam, Thiên Thai, 

Nhạn Đãng, La Phù, Kê Túc, Võ Đang, Vân Cư, Lô Nhạc, Hoàng Sơn 

đều đã từng tới một lần hoặc tới đôi ba lần. Phàm địa thế, tình hình nhân 

sự cùng những di tích cổ xưa, thắng cảnh, và đạo tràng, chùa miếu, cũng 

như tất cả những sự tích của các bậc cao tăng, danh sĩ ở những nơi ông 

ta đã đi qua đều chép lại đầy đủ dựa trên những điều thưa hỏi được. Một 

là nhằm để an ủi những kẻ do chẳng thể hành cước nên không cách nào 

biết được những dấu tích thù thắng tại các thánh đạo tràng, hai là có thể 

dùng làm một tài liệu hướng dẫn lớn lao cho hàng sơ cơ học Phật biết lối 

tìm thầy hỏi bạn. 

Vì  thế,  trong  Dân  Quốc  nguyên  niên  (1912),  Phật  Học  Tùng  Báo 

từng  sao  lục  [và  đăng  tải  những  bài  ghi  chép  này]  để  dâng  tặng  những 

người có cùng chí hướng. Đến nay, các vị cư sĩ Vương Nhất Đình, Hứa 

Chỉ Tịnh, Nhiếp Vân Đài, Địch Sở Thanh, Giản Ngọc Giai lại muốn tập 

hợp những bài viết ấy thành một cuốn sách để độc giả được đọc toàn bộ. 

Điều này cũng chưa bao giờ chẳng phải là sự hướng dẫn ban đầu để dẫn 

người khác vào được biển Phật vậy! 

2.  Lời  tựa  tái  bản  Dược  Sư  Lưu  Ly  Quang  Như  Lai  Bổn  Nguyện 

Công Đức Kinh 

Tâm thể của Phật và chúng sanh…   (cho đến) chỉ mong họ biết được 

nguyên do mà thôi  (đoạn này hoàn toàn giống với bài tựa tái bản Dược Sư Như 

 Lai Bổn Nguyện Công Đức Kinh trong Tăng Quảng Văn Sao, quyển ba).  Đoạn văn 

trên đây chính là lời tựa do tôi viết cho ông Trương Thụy Tăng ở Dương 

Châu khi ông ta tái bản cuốn kinh này vào giữa Hè năm Nhâm Tuất, tức 

năm Dân Quốc 11 (1922). Ý nghĩa tổng quát của kinh cũng như nguyên 

ủy lưu thông đã được trình bày đại lược [qua đoạn văn ấy]. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 224 of 315

Nay có một đệ tử ở Thiểm Tây là Mã Côn Sơn cùng với một đệ tử ẩn 

danh ở Lan Châu phát tâm lưu thông kinh này. Món tiền do Côn Sơn tự 

bỏ ra và bạn bè giúp đỡ tổng cộng là bảy trăm đồng; món tiền do cư sĩ ẩn 

danh tự bỏ ra và bạn bè giúp đỡ gộp chung thành ba trăm đồng. Họ đem 

một ngàn đồng này gởi đến Tô Châu, cậy Quang thay họ lo liệu ấn tống. 

Côn  Sơn  chuyên  sản  xuất  thuốc  lá  theo  kiểu  Tây  Dương  tại  Lan 

Châu nhiều năm, là người cực chân thành, chuyên dốc, nhưng chưa biết 

Phật pháp. Bốn năm trước, do một đồng nghiệp người Thiểm Tây là Lý 

Tiên Đào khuyên chỉ, bèn quy y Tam Bảo, ăn chay, niệm Phật. Mùa Thu 

năm trước, xưởng chế tạo đạn dược ở Lan Châu phát nổ. Hôm ấy, những 

người  cùng  làm  nghề  sản  xuất  thuốc  lá  tổ  chức  diễn  tuồng  ở  lầu  Minh 

Thủy để cúng thần, hơn một trăm người thuộc xưởng của Lý Tiên Đào 

đều đi xem, chỉ có mình đứa con của viên Phó Kinh Lý ở lại xưởng. Hơn 

một trăm người thuộc xưởng Côn Sơn cũng đều đi vắng hết. Chuyện này 

cũng không biết rõ nguyên do ra sao. Họ đi khỏi không lâu, xưởng chế 

tạo đạn dược ở ngoài thành phát nổ, nhà cửa trên mấy con đường ở ngoài 

thành đều bị chấn động, đổ nát, vô số người bị thương! Trong xưởng của 

Tiên  Đào  chỉ  có  căn  phòng  nơi  người  con  của  viên  Phó  Kinh  Lý  đang 

ở là không bị sụp đổ. Trong xưởng của Côn Sơn, chỉ có gian phòng thờ 

Phật là vẫn đứng vững sừng sững, kiếng cũng không nứt vỡ. Những nơi 

khác đều sụp đổ hết. Do nhân duyên này, nhân sĩ Lan Châu dần dần sanh 

lòng tin tưởng. Côn Sơn càng thêm tăng trưởng tín tâm. 

Trong năm ngoái, những cuộc đảo chánh quân sự nhiễu nhương liên 

tiếp  xảy  ra,  nhân  dân  khốn  khổ  không  thể  nào  diễn  tả  được.  Do  vậy, 

[Côn Sơn và vị cư sĩ ẩn danh] phát tâm lưu thông kinh này, mong rằng 

những  người  đọc  kinh  này  ắt  sẽ  chú  trọng  lòng  kính,  giữ  lòng  thành, 

tay sạch, bàn sạch, ngồi ngay ngắn chẳng lười nhác, dễ ngươi chút nào, 

như đối trước thánh dung, đích thân nghe viên âm. Lại phải giữ vẹn luân 

thường,  trọn  hết  bổn  phận,  ngăn  giận,  chặn  dục,  đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng giữ các điều lành thì lợi ích ấy chẳng thể nào diễn tả được. 

Nếu  chẳng  chí  thành  và  chẳng  trọn  hết  bổn  phận  thì  sẽ  được  cảm 

ứng nhỏ nhoi, chứ không phải là lòng Từ của đức Phật chẳng trọn khắp, 

[nguyên  nhân  là]  vì  tâm  chẳng  tương  ứng  với  Phật  vậy!  Đạo  cảm  ứng 

giống  như  gõ  chuông.  Gõ  mạnh  thì  chuông  kêu  to,  gõ  nhẹ  thì  chuông 

kêu  nhỏ.  Trong  đời  thường  có  những  kẻ  do  tiểu  cảm  mà  được  đại  ứng 

chính là vì công đức tu trì trong đời trước cảm nên. Tán rằng: 

 Dược Sư Như Lai Lưu Ly Quang, 

 Thệ nguyện rộng sâu chẳng thể lường, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 225 of 315

 Hiển là sanh thiện, nhóm phước khánh, 

 Mật là diệt ác, tiêu họa ương. 

 Dẹp khổ ắt mong sạch nhị tử, 

 Ban vui muôn đức trọn phô bày, 

 Pháp giới thánh phàm cùng quy mạng, 

 Nhờ ân mau chứng được chân thường. 

(Cuối Xuân năm Đinh Sửu, tức năm Dân Quốc 26 - 1937)

3. Lời tựa cho tác phẩm Quảng Trường Thiệt 

Pháp không có tướng nhất định, hễ hợp căn cơ thì là tốt đẹp. Cùng là 

một  pháp  nhất  vị,  nhưng  đức  Như  Lai  giảng  nói  bằng  nhiều  phương 

cách. Giống như cỗ ngon quý báu của bậc Đại Sĩ, nếu gặp được người 

trưởng  thành  liền  dọn  hết  cả  ra  để  họ  được  ăn  no.  Nếu  gặp  trẻ  thơ,  do 

chúng  chẳng  thể  tự  cắn  nuốt  được,  ắt  phải  thay  chúng  cắn  xé  nhỏ  ra, 

mớm cho chúng, ngõ hầu làm lợi cho thân tâm của chúng để chúng mau 

được trưởng thành. 

Cư  sĩ  Khổ  Hạnh  đã  dùng  những  lời  rõ  ràng  gần  gũi  để  diễn  tả  đại 

lược  về  pháp  môn  Tịnh  Độ  phổ  độ  chúng  sanh  của  Như  Lai  với  ước 

mong làm cho những kẻ chưa phát tâm sẽ nhanh chóng sanh lòng tin, để 

sau  đó  họ  nghiên  cứu  các  kinh,  luận,  trước  thuật  của  Tịnh  Độ  sẽ  được 

hưởng lợi ích thật sự. Hơn nữa, những lời đơn giản, rõ ràng như thế thật 

ra đã được tuyên dương bởi tướng lưỡi rộng dài của Như Lai, là đại pháp 

môn  vô  thượng  viên  đốn  thành  thủy  thành  chung  để  mười  phương  chư 

Phật phổ độ chúng sanh và chúng sanh trong chín giới viên thành Phật 

đạo. Vì thế, lấy từ ngữ Quảng Trường Thiệt (lưỡi rộng dài) làm tựa đề 

nhằm  mong  những  ai  chưa  phát  tâm  hễ  đọc  đến  sẽ  liền  phát  tâm.  Cố 

nhiên người đã nhập môn sẽ chẳng cần đến; nhưng cách thức cắn ăn hay 

mớm cho trẻ thơ thì người nuôi nấng trẻ thơ vẫn cần phải tìm hiểu, suy 

xét. Tuy chính mình chẳng cần đến, nhưng cũng không thể chẳng chuẩn 

bị cho người sơ cơ!  (Tháng Mười năm Quý Hợi, tức năm Dân Quốc 12 - 1923)

4. Lời tựa ấn hành tác phẩm Tư Quy Tập 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  lớn  lao  không  gì  ra  ngoài  được,  như  trời  che 

khắp, dường đất chở đều. Trên là bậc Đẳng Giác Bồ Tát chẳng thể vượt 

ra  khỏi  pháp  này,  dưới  là  tội  nhân  nghịch  ác  cũng  có  thể  dự  vào  trong 

ấy.  Thật  đáng  gọi  là   “pháp  môn  tổng  trì  của  tam  thế  chư  Phật,  là  đạo 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 226 of 315

 đặc biệt mầu nhiệm trong cả một đời giáo hóa của đức Như Lai”.  Pháp 

môn này lớn lao, thâu nhiếp căn cơ rộng rãi, dùng sức ít mà đạt hiệu quả 

nhanh  chóng,  nhưng  thường  bị  những  kẻ  hơi  thông  hiểu  Tông  -  Giáo 

xem nhẹ, coi là pháp môn dành cho lũ ngu phu ngu phụ tu trì, chẳng biết 

sự lớn - nhỏ, khó - dễ giữa Phật lực và tự lực chẳng thể dùng ngôn ngữ, 

văn  tự  để  hình  dung  được!  Bởi  lẽ,  hết  thảy  các  pháp  môn  đều  phải 

nương  vào  sức  Giới  -  Định  -  Huệ  để  tu  tới  địa  vị  “nghiệp  tận,  tình 

không” thì mới có phần liễu sanh tử. “Nghiệp tận, tình không” há nói dễ 

dàng  ư?  Đoạn  Kiến  Hoặc  giống  như  cắt  đứt  dòng  nước  chảy  xiết  rộng 

bốn mươi dặm, huống là Tư Hoặc ư? Dẫu cho kiến địa cao sâu, hễ Phiền 

Hoặc  chưa  đoạn  thì  vẫn  luân  hồi  y  như  cũ.  Nếu  thọ  sanh  lần  nữa  thì 

người lui sụt trong vạn kẻ có đến mười ngàn, người tăng tấn trong ức kẻ 

hiếm khi có tới ba bốn người! Tự lực chẳng đủ để nương tựa, dám khoe 

khoang trí mình, chẳng tùy thuận đạo thệ nguyện nhiếp thọ của Như Lai 

ư? 

Người tu pháp môn Tịnh Độ chỉ cần có đủ lòng tin chân thật, nguyện 

thiết  tha,  chí  thành  khẩn  thiết,  như  con  nhớ  mẹ  mà  niệm,  những  hành 

vi trong thường nhật đều chẳng trái nghịch Phật pháp lẫn tình nghĩa thế 

gian  thì  lúc  lâm  chung  sẽ  được  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tây  Phương. 

Dẫu  là  kẻ  chưa  đoạn  được  Hoặc  nghiệp  mảy  may  nào,  hễ  được  đới 

nghiệp  vãng  sanh  thì  sở  đắc  của  kẻ  ấy  còn  cao  trỗi  hơn  bậc  A  La  Hán 

nghiệp  tận  tình  không,  vì  chủng  tánh  bất  đồng  vậy!  Huống  hồ  bậc  đã 

đoạn [được Hoặc nghiệp] thì cần gì phải nói nữa! Bởi lẽ, Phật lực chẳng 

thể nghĩ bàn, pháp lực chẳng thể nghĩ bàn, chúng sanh tâm lực chẳng thể 

nghĩ bàn. Hai sức chẳng thể nghĩ bàn là Phật lực và pháp lực cùng hợp 

lại khiến cho tự tâm lực được hiển hiện trọn vẹn  (loại tự lực này rất khác với 

 loại tự lực chẳng cậy vào Phật lực và pháp lực), cho nên so với kẻ chuyên cậy 

vào tự lực sẽ giống như hằng hà sa số lần sự khác biệt vời vợi giữa trời 

và vực. Do vậy, biết: Chẳng thể đem đạo lý của hết thảy pháp môn thông 

thường  để  bàn  luận  pháp  môn  này  được,  bởi  nó  là  pháp  môn  đặc  biệt. 

Tôi thường có một cặp câu đối như sau: 

 Pháp  môn  quảng  đại,  phổ  bị  tam  căn,  nhân  tư  cửu  giới  đồng  quy, 

 thập phương cộng tán. 

 Phật nguyện hồng thâm, bất di nhất vật, cố đắc thiên kinh tịnh xiển, 

 vạn luận quân tuyên. 

(Pháp  môn  rộng  lớn,  độ  khắp  ba  căn,  do  vậy  chín  giới  cùng  hướng 

về, mười phương chung khen ngợi, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 227 of 315

Phật nguyện to sâu, chẳng sót một ai, nên được ngàn kinh đều xiển 

dương, muôn luận cùng tuyên nói). 

Theo phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện của kinh Hoa Nghiêm, trọn hết 

các bậc Pháp Thân đại sĩ trong Hoa Nghiêm thế giới hải như Thập Trụ, 

Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, bốn mươi mốt địa 

vị đều nhất trí tiến hành, vâng theo lời Phổ Hiền Bồ Tát dạy, dùng công 

đức của mười đại nguyện vương cầu sanh Tây Phương nhằm mong viên 

mãn Phật quả. Những kẻ khoe khoang trí mình, miệt thị Tịnh Độ, tưởng 

chính  mình  vượt  trỗi  những  vị  Bồ  Tát  ấy,  chính  là  mất  trí  điên  cuồng, 

cầu thăng hóa đọa, biến khéo thành vụng! 

Những kinh sách hoằng dương Tịnh Độ nhiều khôn kể xiết. Đại sư 

Như Sầm tập hợp những ngôn luận của chư Phật, Bồ Tát, tổ sư và những 

Tịnh  nghiệp  học  nhân  trong  thời  gần  đây   (những  vị  tri  thức  trong  đời  gần 

 đây xưng là “học nhân” vì trước đấy đã có Phật, Bồ Tát, các vị tổ sư, xin đừng nghi 

 ngại, kinh ngạc), đặt tên là Tư Quy Tập, cậy Quang viết lời tựa. Quang lúc 

bé chẳng nỗ lực, về già chẳng làm được gì, chỉ đành viết ra những nghĩa 

lý  chính  mình  đã  tin  tưởng  trong  suốt  năm  mươi  chín  năm  cho  xong 

trách nhiệm, nhằm giãi bày lòng ngu thành, mong cho những người cùng 

hàng đều được sanh về Tây Phương, dẫu bị những vị đại trí huệ chê bai, 

thóa mạ đều chẳng bận lòng! Do vậy bèn ca rằng: 

 Ưng đương phát nguyện, nguyện vãng sanh, 

 Khách lộ, khê sơn, nhậm bỉ luyến, 

 Tự thị bất quy, quy tiện đắc, 

 Cố hương phong nguyệt hữu thùy tranh? 

 (Nẻo khách, suối non mặc người luyến, 

 Hãy nên phát nguyện, nguyện vãng sanh, 

 Tự mình chẳng về, về liền được, 

 Gió trăng quê cũ há ai giành?) 

Xin những vị mong nghĩ trở về [quê cũ] đều chú ý! 

 (Ba ngày trước tiết Đông Chí năm Kỷ Mão, tức năm Dân Quốc 28 - 1939)

5.  Lời  tựa  cho  sự  việc  kính  cẩn  chép  đại  kinh  Hoa  Nghiêm  nhằm 

trọn hết lòng hiếu thảo 

Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh chính là do đức Như Lai 

khi mới thành Chánh Giác đã xứng theo pháp giới tánh và hết thảy các 

vị Pháp Thân Đại Sĩ phá vô minh chứng pháp tánh thuộc bốn mươi mốt 

địa  vị  nói  ra  sở  chứng  của  đức  Như  Lai  và  Bồ  Đề  giác  đạo  tự  sẵn  có 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 228 of 315

trong  bản  tánh  của  hết  thảy  chúng  sanh.  Do  vậy,  kinh  Hoa  Nghiêm  là 

vua trong Tam Tạng, hết thảy các kinh đều lưu xuất từ kinh này. Hàng 

phàm  phu  và  Nhị  Thừa  tuy  cùng  hiện  diện  trong  Bồ  Đề  đạo  tràng,  rốt 

cuộc chẳng thấy, chẳng nghe, vì đấy chẳng phải là cảnh giới của họ! Tuy 

phàm  phu  và  Nhị  Thừa  chẳng  thấy  chẳng  nghe,  nhưng  đây  quả  thật  là 

pháp luân căn bản để độ khắp trời người lẫn chúng sanh trong sáu nẻo. 

Vì sao vậy? Hết thảy pháp môn đều cậy vào tự lực để đoạn Hoặc chứng 

Chân  thì  mới  liễu  sanh  tử.  Còn  pháp  môn  Niệm  Phật  chỉ  cần  trọn  đủ 

lòng  tín  nguyện,  trì  danh  hiệu  Phật  liền  được  cậy  vào  Phật  từ  lực  đới 

nghiệp  vãng  sanh.  Chúng  sanh  đời  Mạt  chẳng  dễ  gì  đạt  tới  mức  đoạn 

Hoặc  chứng  Chân,  bỏ  một  pháp  môn  này  thì  đông  đảo  chúng  sanh  sẽ 

chẳng có dịp thoát khổ! 

Trong  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  của  kinh  này,  Thiện  Tài  đã  viên  mãn 

tâm  Thập  Tín,  nghe  theo  lời  đức  Văn  Thù  dạy,  tham  học  với  khắp  các 

tri  thức.  Thoạt  đầu  ở  dưới  tòa  của  ngài  Đức  Vân  bèn  nghe  pháp  môn 

Niệm Phật. Đến cuối cùng, tới chỗ Phổ Hiền Bồ Tát, đức Phổ Hiền liền 

dùng  oai  thần  gia  bị  khiến  cho  sở  chứng  của  Thiện  Tài  bằng  với  Phổ 

Hiền, bằng với chư Phật. Đấy gọi là Đẳng Giác Bồ Tát. Đức Phổ Hiền 

bèn  khen  ngợi  công  đức  thù  thắng  nhiệm  mầu  của  Như  Lai  khiến  cho 

Thiện  Tài  sanh  lòng  vui  mừng,  liền  đó,  Ngài  dạy  Thiện  Tài  phát  mười 

đại  nguyện  vương  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới 

để mong viên mãn Phật quả và khuyên hết thảy các vị Pháp Thân đại sĩ 

trong  Hoa  Nghiêm  hải  chúng.  Phàm  những  vị  thuộc  về  Hoa  Tạng  hải 

chúng đều là các đại Bồ Tát thuộc những địa vị Thập Trụ, Thập Hạnh, 

Thập  Hồi  Hướng,  Thập  Địa,  Đẳng  Giác  v.v…  mà  vẫn  phải  hồi  hướng 

vãng sanh Tây Phương thì mới có thể đích thân chứng được Bồ Đề giác 

đạo sẵn có trong cái tâm này, huống là những kẻ thấp kém hơn ư? 

Nhưng  theo  chương  Hạ  Phẩm  Hạ  Sanh  của  Quán  Kinh,  kẻ  Ngũ 

Nghịch Thập Ác lúc lâm chung tướng địa ngục hiện, được thiện tri thức 

dạy niệm Phật bèn niệm mười tiếng hoặc chỉ mấy tiếng cũng đều có thể 

vãng sanh Tây Phương, được dự vào phẩm cuối. Chẳng phải là kinh Hoa 

Nghiêm giảng về pháp “thành Phật trong một đời” mà chỗ quy tông cuối 

cùng  lại  gom  về  vãng  sanh  Tây  Phương  đó  sao?  Các  tri  thức  Thiền  - 

Giáo trong cõi đời há nên coi pháp môn Niệm Phật là pháp quyền biến, 

Tiểu Thừa, phương tiện, chẳng phải là đạo cứu cánh ư? 

 “Hết thảy chúng sanh đều sẵn đủ trí huệ của đức Như Lai, nhưng do 

 vọng  tưởng  chấp  trước  nên  chẳng  thể  chứng  đắc.  Nếu  lìa  vọng  tưởng, 

 chấp trước thì Nhất Thiết Trí, Vô Sư Trí liền được hiện tiền” . Do nghe 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 229 of 315

nghĩa  này  nên  hết  thảy  phàm  phu  sẽ  chẳng  đến  nỗi  đề  cao  thánh  cảnh, 

nhưng lại cam phận phàm ngu. Do vậy biết kinh này chính là pháp môn 

rốt  ráo  thành  thủy  thành  chung  để  mười  phương  tam  thế  chư  Phật  trên 

thành Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh. Bất luận căn tánh như thế nào 

đều phải nương theo đây để tu tập, nhưng chỗ thiết yếu nhất chỉ là một 

môn  Niệm  Phật.  Ấy  là  vì  “toàn  thể  tánh  trở  thành  tu”  nên  bậc  thượng 

thượng căn chẳng thể vượt khỏi khuôn khổ này. Do “toàn thể Sự chính 

là Lý” nên phường hạ hạ căn cũng có thể đạt tới được. 

Kinh này chính là cội nguồn của giáo pháp trong toàn bộ Đại Tạng, 

là chỗ quy túc của hết thảy pháp môn. Cư sĩ Vưu Dưỡng Hòa ở Tô Châu 

tuy xuất thân từ gia đình phú quý, nhưng trọn chẳng có tập khí của bọn 

mặc quần lụa nõn133, dốc lòng tin tưởng Phật pháp, nghiêm túc trọn hết 

đạo hiếu. Mẹ ông ta sợ con bị tập tục xoay chuyển, nên khi bị bệnh nặng 

sắp mất đã dặn con phải cung kính chép kinh Hoa Nghiêm để mong con 

được huân tập, tiêm nhiễm thành chủng tử, vĩnh viễn trở thành gốc đạo, 

đồng thời là để trên báo đáp Tứ Ân, dưới giúp cho Tam Hữu (Dục giới, 

Sắc giới và Vô Sắc giới). Mẹ ông ta đáng gọi là “khéo dùng lòng Từ!” 

Trong  thời  kỳ  cư  tang,  hằng  ngày  ông  ta  cẩn  thận  chép  kinh  để  mong 

từ mẫu được tăng cao phẩm sen và tiêu trừ ác nghiệp của bản thân. Nếu 

chẳng phải là đã có thiện căn từ đời trước thì làm sao như thế được? 

Nay kinh đã chép xong, bèn cậy bạn phương ngoại134 là đại sư Văn 

Đào xin Quang viết lời nêu rõ ý nghĩa bộ kinh để mong sau này những 

ai xem đến đều cùng sanh lòng chánh tín. Trộm nghĩ: Ý nghĩa của kinh 

Hoa  Nghiêm  dẫu  dùng  mực  nhiều  như  biển  cả,  đến  tận  cùng  đời  vị  lai 

tuyên  dương  ý  nghĩa  của  từng  câu,  từng  chữ  vẫn  chẳng  thể  trọn  hết 

được! Huống chi Quang là kẻ hời hợt, nông cạn, vô tri, làm sao có thể 

tán dương một hai điều cho được? Nhưng vẫn chẳng nên cô phụ ý ông ta 

nghĩ đến, do vậy bèn viết sơ lược đại ý những điều cương yếu và lợi ích 

để trao lại. Nếu có thể nương theo đó để tu hành thì rốt ráo thành Phật 

133 Nguyên văn “hoàn khố” (紈褲: quần may bằng lụa nõn). Đây là một thành ngữ 

ngụ ý chê bai con em những gia đình phú quý chỉ biết hưởng thụ, xa xỉ, phù phiếm, 

rỗng tuếch, vô tích sự! Thành ngữ này vốn phát xuất từ một câu nói trong thiên Tự 

Truyện của Hán Thư:  “Xuất dữ vương, hứa tử đệ ư quần, tại vu ỷ nhu hoàn khố chi 

 gian, phi kỳ hảo dã” (Đi ra ngoài cùng với vua bao nhiêu là con em xúm xít, ở trong 

đám áo thêu rực rỡ, quần lụa nõn ấy, có hay ho chi đâu?) “Hoàn” vốn là một thứ lụa 

mỏng  mịn  mặt,  rất  đắt  tiền,  những  kẻ  trẻ  tuổi  chuộng  xa  hoa,  bóng  bẩy  thường  ưa 

mặc loại lụa này. 

134  Phương  ngoại:  Người  xuất  gia  làm  bạn  với  người  thế  tục  thường  tự  xưng  là 

“phương ngoại”, ngụ ý mình đã xa lánh cõi trần, không còn dính dấp vào thế tục nữa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 230 of 315

còn đạt được, huống là những văn nghĩa khác ư? (Mồng Một tháng Sáu năm 

Mậu Thìn, tức năm Dân Quốc 17 - 1928)

6. Lời tựa lưu thông phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện của Đại Phương 

Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh 

Nêu  lên  những  tông  lớn  trong  các  pháp  do  đức  Như  Lai  đã  giảng 

trong  suốt  một  đời  Ngài  thì  có  năm  tông  là  Luật,  Giáo,  Thiền,  Mật  và 

Tịnh. Năm tông này đều cùng hiển thị tam nghiệp thân - khẩu - ý, tam 

học  Giới  -  Định  -Huệ  của  đức  Phật  cũng  như  hết  thảy  tam-muội,  vạn 

đức. Vì thế, chẳng thể đề cao hay hạ thấp, so sánh hơn - kém được, hoặc 

chọn lọc, lấy - bỏ được! Nhưng đối với sự tu tập của từng người học thì 

phải xét kỹ pháp nào khế hợp với căn tánh của chính mình để tu. Thâm 

nhập một môn so ra đỡ tốn sức hơn! Nhưng trong năm tông ấy, không 

tông nào chẳng lấy Luật làm căn bản, lấy Tịnh làm chỗ quy túc. Trong 

thời đức Phật tại thế đã như vậy, huống nay đang là thời đại Mạt Pháp ư? 

Do pháp môn Tịnh Độ thông trên thấu dưới, thích hợp khắp ba căn, 

phàm - thánh cùng nương về, trên là Đẳng Giác Bồ Tát chẳng thể vượt 

ra  ngoài  được,  dưới  là  tội  nhân  Ngũ  Nghịch  cũng  có  thể  dự  vào  trong. 

Ấy  là  vì  hết  thảy  pháp  môn  đều  cậy  vào  tự  lực,  nếu  chưa  đạt  đến  mức 

“nghiệp tận, tình không” sẽ chẳng thể liễu sanh thoát tử; còn pháp môn 

Tịnh Độ kiêm cậy vào Phật lực. Nếu đầy đủ lòng tin chân thật, nguyện 

thiết  tha  thì  sẽ  có  thể  đới  nghiệp  vãng  sanh.  So  sánh  giữa  hai  pháp  thì 

sự khó - dễ khác biệt vời vợi một trời một vực! Xét đến duyên khởi của 

pháp này, quả thật là từ trong kinh Hoa Nghiêm. Do kinh chưa dạy rõ về 

nhân hạnh quả đức của Phật Di Đà, sự trang nghiêm thù thắng của Tịnh 

Độ, sự tu nhân chứng quả của hành nhân nên nhiều người xem thường 

[Tịnh Độ], chẳng chịu đề xướng. 

Xưa kia, lúc đức Như Lai mới thành Chánh Giác, đã cùng các vị đại 

Bồ Tát trong Hoa Tạng thế giới hải hỏi - đáp, nói ra các pháp nhân quả 

của Thập Tín, Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng 

Giác, Diệu Giác. Những vị dự hội đều là các vị Pháp Thân đại sĩ đã phá 

vô  minh,  chứng  pháp  tánh  thuộc  bốn  mươi  mốt  địa  vị  Thập  Trụ,  Thập 

Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Thập  Địa,  Đẳng  Giác.  Tuy  nói  đến  pháp  môn 

Thập  Tín,  nhưng  địa  vị  Thập  Tín  chưa  phá  vô  minh,  chưa  chứng  pháp 

tánh, nên chẳng thể dự hội được, huống là phàm phu, Nhị Thừa ư? Cho 

đến  hội  cuối  cùng,  tức  phẩm  Nhập  Pháp  Giới,  Thiện  Tài  sau  khi  viên 

mãn tâm Thập Tín, nghe lời ngài Văn Thù dạy, liền tham học với khắp 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 231 of 315

các tri thức. 

Thoạt đầu, ở nơi tỳ-kheo Đức Vân nghe giảng pháp môn Niệm Phật 

liền chứng Sơ Trụ, trở thành Pháp Thân Đại Sĩ. Từ đấy tham học khắp 

các  tri  thức,  ở  chỗ  vị  nào  cũng  có  sở  chứng.  Cuối  cùng  đến  chỗ  Phổ 

Hiền Bồ Tát, được ngài Phổ Hiền khai thị và được sức oai thần [của ngài 

Phổ  Hiền]  gia  bị,  sở  chứng  bằng  với  Phổ  Hiền  và  bằng  với  chư  Phật, 

trở  thành  Đẳng  Giác  Bồ  Tát.  Đức  Phổ  Hiền  bèn  nói  kệ  xưng  tán  công 

đức thù thắng nhiệm mầu của Như Lai, khuyến khích Thiện Tài và Hoa 

Tạng hải chúng cùng dùng công đức của mười đại nguyện vương để nhất 

trí  tiến  hành  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  nhằm 

mong viên mãn Phật Quả. Nhưng kinh Hoa Nghiêm trọn chẳng nói đến 

thệ nguyện của đức Di Đà và sự trang nghiêm trong Tịnh Độ, cũng như 

nhân  quả  vãng  sanh,  bởi  lẽ  các  vị  Đại  Sĩ  ấy  đều  đã  biết  rõ,  không  cần 

phải nhắc lại nữa! 

Hơn nữa, kinh Hoa Nghiêm được dịch lần đầu dưới đời Tấn chỉ có 

sáu  mươi  quyển;  lần  dịch  kế  tiếp  là  vào  đời  Đường  nhằm  thời  Võ  Tắc 

Thiên,  gồm  tám  mươi  quyển.  Hai  lần  dịch  này  đều  chưa  trọn  hết  kinh 

văn, sau khi ngài Phổ Hiền nói kệ tán Phật, [pháp hội] chưa kết thúc mà 

kinh  văn  đã  hết   (trước  kia  không  có  giấy,  kinh  ở  Tây  Vực  đều  chép  trên  lá  cây 

 Bối  Đa135.  Do  vậy  chẳng  chép  dễ  dàng  hoặc  có  khi  bị  lược  bớt.  Hơn  nữa,  lá  Bối 

 dùng dây xâu lại có thể bị lạc mất. Do vì lẽ này mà kinh văn chưa truyền trọn hết 

 sang Trung Hoa. Nếu được đóng thành một quyển giống như kinh sách ngày nay thì 

 không mắc khuyết điểm này). 

Đến năm Trinh Nguyên 11 (799) đời Đường Đức Tông, quốc vương 

Ô Đồ136 tại Nam Thiên Trúc tiến cống toàn văn phẩm Nhập Bất Tư Nghị 

Giải  Thoát  Cảnh  Giới  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  của  kinh  Đại  Phương 

Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm,  gồm  bốn  mươi  quyển.  Ba  mươi  chín  quyển 

đầu  chính  là  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  trong  bản  Hoa  Nghiêm  tám  mươi 

quyển,  nhưng  văn  nghĩa  tường  tận  hơn.  Quyển  thứ  bốn  mươi  thì  trong 

hai  bản  dịch  đời  Tấn  và  Đường  đều  không  có.  Phần  này  chính  là  phần 

135 Bối Đa, gọi đủ là Bối Đa La (Pattra) là một loại thực vật có lá to, thường được 

dùng  để  chép  kinh  (thường  gọi  là  Bối  diệp  kinh).  Cây  Pattra  có  tên  khoa  học  là 

Laurus Oassia, gồm nhiều loại, loại cây có lá được dùng phổ biến nhất là cây Đa La 

(Tāla). Cây Đa La thân cứng, lá dài, chất lá dày. Để chép kinh, người ta đem lá phơi 

khô, cắt thành từng miếng vuông vức, hai bên khoét lỗ để buộc dây xâu lại cho khỏi 

thất lạc, dùng kim trổ chữ trên lá rồi dùng mực bôi lên để hiện chữ. 

136 Ô Đồ (Odra), đôi khi còn phiên là Ô Trà, là một vương quốc cổ ở Đông Ấn Độ, 

nay  thuộc  vùng  Orīssa.  Sử  Trung  Hoa  thường  chép  sai  thành  nước  Ô  Trành.  Theo 

Đại  Đường  Tây  Vực  Ký,  xứ  ấy  khí  hậu  ôn  hòa,  con  người  dáng  vẻ  khôi  ngô,  ham 

học, dốc lòng tin tưởng Phật pháp, sùng phụng Phật giáo Đại Thừa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 232 of 315

kinh  văn  nêu  rõ  sau  khi  ngài  Phổ  Hiền  khen  ngợi  công  đức  của  Phật 

xong bèn khuyến tấn vãng sanh Tây Phương. Khi ấy, Thanh Lương quốc 

sư  cũng  tham  dự  trong  dịch  trường,  trước  đấy  Ngài  đã  sớm  đích  thân 

soạn  sớ  sao  cho  bản  tám  mươi  quyển  để  lưu  truyền,  Ngài  bèn  đặc  biệt 

soạn  riêng  một  bản  sớ  cho  quyển  kinh  này  để  lưu  truyền  riêng.  Ngài 

Khuê Phong viết lời sao để xiển dương rộng rãi thêm. Ngài lại soạn sớ 

cho  toàn  bộ  kinh  văn  trong  bốn  mươi  quyển.  Trải  qua  nhiều  cuộc  tang 

thương bị thất truyền đã lâu. Gần đây, [bản sớ giải ấy] được đưa từ Đông 

Doanh (Nhật Bản) về lại Trung Hoa. 

Cho  nên  biết  một  quyển  kinh  này  chính  là  phần  quy  túc  của  toàn 

bộ  kinh  Hoa  Nghiêm.  Trong  Hoa  Nghiêm  thế  giới  hải137  có  vô  lượng 

vô  biên  cõi  Tịnh  Độ,  nhưng  ắt  phải  lấy  cầu  sanh  về  Tây  Phương  làm 

hạnh  để  viên  mãn  Phật  quả;  đủ  biết  một  pháp  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương  vốn  bắt  nguồn  từ  hội  Hoa  Nghiêm.  Nhưng  do  phàm  phu,  Nhị 

137 Kinh Hoa Nghiêm chia các cõi Phật thành hai thứ: Quốc độ hải và thế giới hải. 

1) Quốc độ hải là cõi Phật chẳng thể nghĩ bàn, là y báo để tự thể của chính đức Phật 

hưởng  dụng  trên  Phật  quả,  tức  là  cảnh  giới  viên  dung  tự  tại  không  cách  nào  hình 

dung được. Chỉ có mình đức Phật thấu hiểu, cảm nhận được, ai chưa thành Phật sẽ 

không cách nào nhận biết được. 

2)  Đối  lập  với  quốc  độ  hải  là  thế  giới  hải,  tức  là  các  cảnh  giới,  cõi  nước  dành  cho 

những đối tượng đức Phật giáo hóa. Do nhìn về phương diện chưa giác ngộ viên mãn 

sẽ  có  mười  pháp  giới  nên  Thế  Giới  Hải  còn  gọi  là  Thập  Phật  Nhiếp  Hóa  Chư  Thế 

Giới Chủng, tức là cùng một cõi Phật, nhưng do trình độ chứng ngộ sai khác sẽ thấy 

khác nhau, cảm nhận khác nhau. Mức độ nhận thức về Phật trong mười pháp giới ấy 

khác nhau nên nhìn về mặt hình tướng dường như có đến quả vị Phật nơi mười pháp 

giới  khác  nhau.  Vì  thế,  gọi  là  Thập  Phật.  Thế  Giới  Hải  lại  được  chia  thành  ba  loại 

lớn: 

a) Liên Hoa Tạng Trang Nghiêm Thế Giới Hải (còn gọi gọn là Liên Hoa Tạng Thế 

Giới, Hoa Tạng Giới), là cảnh giới sở chứng của bậc Chứng Nhập Sanh, tuy có thể 

diễn nói được, nhưng cũng chỉ là hình dung đại lược đôi phần. Các hình tướng trong 

thế giới ấy trùng trùng duyên khởi vô cùng vô hạn giống như những hạt châu trong 

lưới Thiên Đế phản chiếu lẫn nhau. 

b) Thập Chủng Thế Giới Hải, gồm mười thứ ở ngoài tam thiên đại thiên thế giới, tức 

thế giới tánh, thế giới hải, thế giới luân, thế giới viên mãn, thế giới phân biệt, thế giới 

toàn, thế giới chuyển, thế giới liên hoa, thế giới tu di, thế giới tướng. Tức là những 

cảnh giới được thấy bởi bậc Thập Địa Bồ Tát. 

c) Vô Lượng Tạp Loại Thế Giới Hải, nói về hình trạng của các thế giới giống như 

núi Tu Di, như bánh xe, như sông ngòi, như lầu, đài v.v… 

Nói chung, tùy theo mức độ chứng ngộ mà thấy đủ mọi loại thế giới, nhưng các thế 

giới ấy đều viên dung vô ngại. Do vậy, gọi chung là Hoa Nghiêm thế giới, tức là khu 

vực được giáo hóa bởi đức Tỳ Lô Giá Na. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 233 of 315

Thừa chẳng dự hội này, không cách chi vâng nhận được, cho nên trong 

hội Phương Đẳng, đức Phật mới vì khắp hết thảy phàm phu, Nhị Thừa 

và các Bồ Tát, tuyên nói kinh Vô Lượng Thọ, kinh Quán Vô Lượng Thọ 

Phật, kinh A Di Đà, khiến cho họ đều biết nhân hạnh quả đức của Phật 

Di  Đà,  sự  trang  nghiêm  thù  thắng  của  Tịnh  Độ,  sự  tu  nhân  chứng  quả 

của hành nhân, ngõ hầu hết thảy phàm phu đầy dẫy triền phược và hàng 

Nhị Thừa đã đoạn Kiến Hoặc, Tư Hoặc cùng với bậc Pháp Thân Đại Sĩ 

đã phá Vô Minh Hoặc đều cùng thoát khỏi cõi Ngũ Trược này, sanh lên 

chín  phẩm  sen  trong  cõi  kia  ngay  trong  đời  này  để  tấn  tu  dần  dần  mãi 

cho đến khi viên mãn Bồ Đề mới thôi! 

Pháp Niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ lớn lao thay! Mười phương ba đời 

hết  thảy  chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng  sanh,  thành 

thủy  thành  chung  đều  nhờ  vào  đây.  Dẫu  muốn  tán  dương  trọn  hết  kiếp 

cũng chẳng thể cùng tận. Bạn tôi là Dật Nhân138 thường tụng kinh này, 

muốn in ra rộng rãi, Quang khuyên nên in toàn bộ Tịnh Độ Ngũ Kinh để 

cho người ta hiểu rõ nguyên do của việc hồi hướng vãng sanh dạy trong 

kinh này thì dù Sự hay Lý, dù nhân hay quả mỗi mỗi đều rõ ràng, trọn 

chẳng áy náy gì nữa! Do Sư đã trót phát nguyện, cho nên in trước một 

vạn  cuốn;  sau  đấy  sẽ  chuyên  in  Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh.  Bởi  vậy,  tôi  thuật 

bày  duyên  khởi  của  kinh  này  và  Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh  như  thế  đó!  (Ngày 

Rằm giữa Xuân năm Bính Tý Âm Lịch, tức năm Dân Quốc 25 - 1936). 

7. Lời tựa cho tác phẩm Hám Sơn Đại Sư Niên Phổ Sớ 

Mạnh Tử nói: “Cùng tắc độc thiện kỳ thân, đạt tắc kiêm thiện thiên 

 hạ”  (Hễ còn nghèo cùng thì giữ cho riêng mình thiện, hễ hiển đạt thì sẽ 

làm  cho  thiên  hạ  cùng  thiện).  Đây  là  lời  luận  định  dựa  theo  pháp  thế 

gian. Nếu luận theo Phật pháp, khi hiển đạt, cố nhiên nên làm cho người 

khác cùng được thiện, nhưng trong khi nghèo cùng vẫn có thể làm cho 

người  khác  được  thiện.  Nghiêm  trì  giới  luật,  đôn  đốc  luân  thường,  lấy 

thân làm gương để đốc thúc người khác, khiến cho hết thảy mọi loài đều 

nhìn theo bắt chước làm lành. Đợi khi cái tâm vui sướng hướng theo đã 

dấy lên rồi, bèn dạy cho họ biết sự lý “nhân quả ba đời, luân hồi lục đạo, 

tâm vốn là Phật nhưng phải do nhân duyên niệm Phật vãng sanh thì mới 

đích thân chứng được”. Phàm những kẻ hữu tâm, không ai chẳng vui vẻ 

thuận theo. Vì thế các bậc cao tăng đời trước đi đến đâu cũng thường có 

nhiều người quy y, so với sự giáo hóa cai trị của nhà vua còn tạo lợi ích 

138 Dật Nhân chính là biệt hiệu của hòa thượng Chân Đạt. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 234 of 315

sâu đậm hơn. 

Vào  cuối  đời  Minh,  kỷ  cương  của  vương  triều  suy  đồi,  đại  thần 

không có quyền hành, những kẻ nắm quyền đều là bọn thái giám vô tri 

vô thức. Kẻ gian ác ỷ quyền làm chuyện tệ hại, kẻ mang ý nguyện chân 

thật thì thiếu tài trí để lập phương cách [cứu vãn] đến nỗi dân khốn đốn, 

nước nguy ngập, hết cả thuốc chữa! Hám Sơn, Tử Bách, Liên Trì, Diệu 

Phong cùng xuất hiện trong thời ấy, ngầm giúp cho đạo bình trị, thầm cải 

thiện  cuộc  sống  nhân  dân  rất  lớn.  Vì  hoằng  pháp,  ngài  Hám  Sơn  bị  vu 

cáo, bị đày đi làm lính thú139 ở Quảng Châu. Ngài đã cứu nhân dân đất 

Việt (Quảng Đông), giữ cho xã tắc tồn tại lâu dài vừa sâu vừa xa. Nếu 

ngài Hám Sơn chẳng bị đày đi làm lính thú ở Quảng Châu, dân Quảng 

châu đã sớm lâm vào cảnh hiểm, tạo thành mối lo cho nước nhà. Những 

chuyện như dẹp bỏ thuyền chặn xét thâu thuế, dẹp yên sự nổi loạn của 

dân  chúng,  đem  lại  hòa  bình  cho  Khâm  Châu  v.v…  đều  do  Sư  khuyên 

nhủ  một  buổi  mà  giải  quyết  xong.  Nếu  chẳng  phải  là  bậc  thừa  nguyện 

thị hiện giáng sanh cứu dân trong cơn nước lửa thì làm sao đạt được như 

thế? Các vị cư sĩ như Diệp Ngọc Phủ v.v… lập chùa Trạm Sơn ở Thanh 

Đảo,  đấy  chính  là  chỗ  ngài  Hám  Sơn  do  hoằng  pháp  mà  bị  vu  báng. 

Nghĩ  đến  đức  sâu  của  ngài  Hám  Sơn,  bèn  đặc  biệt  in  bộ  Niên  Phổ  Sớ, 

ngõ hầu sau này ai đọc đến sẽ đều nức lòng vậy! 

8. Lời tựa cho tập sách Khuyến Giới Sát Phóng Sanh Văn 

Sự tình sát sanh ăn thịt thê thảm lắm thay, lại còn di họa vừa sâu vừa 

xa! Con người và loài vật đều cùng bẩm thụ sự sanh thành trưởng dưỡng 

của  trời  đất  mà  sống,  cùng  được  hưởng  cái  thân  huyết  nhục,  cùng  có 

tánh  linh  tri,  cùng  biết  tham  sống  sợ  chết,  hướng  lành  tránh  dữ,  quyến 

thuộc đoàn tụ thì vui sướng, ly tán bèn đau xót, được ban ân thì cảm ơn, 

139 Lính canh giữ biên phòng gọi là Thú. Phạm tội bị đày ra biên cương làm lính canh 

thì gọi là “trích thú”. Do ngài Hám Sơn được Thái Hậu nhà Minh đặc biệt tôn sùng, 

kính ngưỡng, cúng dường Sư rất trọng hậu, Minh Thần Tông vốn hâm mộ Đạo giáo, 

lại bực bội vì Thái Hậu đã dùng khá nhiều tiền để cúng dường Phật giáo cũng như 

hỗ trợ Sư trong công cuộc hoằng pháp nên khi bọn đạo sĩ ở Lao Sơn vu cáo Sư tu bổ 

chùa Hải Ấn đã chiếm đoạt đạo quán, vua liền thừa cơ khép tội Sư lén lút tu bổ chùa, 

tự tiện xây dựng chùa Trạm Sơn, chiếm đoạt điền sản của đạo sĩ, đầy Sư đi làm lính 

thú  ở  Lôi  Châu  (Quảng  Châu)  vào  năm  Vạn  Lịch  23  (1595).  Trong  suốt  thời  gian 

bị  đi  đày  ở  Quảng  Đông,  Sư  dùng  thân  phận  tù  nhân  hoằng  dương  giáo  pháp,  đạo 

phong ảnh hưởng rất lớn. Mãi tới năm Vạn Lịch 42 (1614), Thái Hậu mất, vua mới 

xuống chiếu cho Sư được mặc lại Tăng phục. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 235 of 315

bị  làm  khổ  thì  ôm  lòng  oán  hận.  Mỗi  một  điều  đều  giống  như  nhau. 

Hiềm  rằng  loài  vật  do  sức  ác  nghiệp  đời  trước  phải  đọa  làm  súc  sanh, 

hình  thể  khác  biệt,  miệng  chẳng  thể  nói  được!  Lẽ  ra  con  người  phải 

thương chúng nó bị đọa lạc, mong cho chúng nó đều được sống yên vui. 

Sao  lại  nỡ  lòng  vì  chúng  nó  hình  dạng  khác  biệt,  trí  lực  thấp  kém,  bèn 

xem chúng như thức ăn, cậy vào trí lực, tài lực của chính mình để vây 

bắt  khiến  chúng  nó  chịu  nỗi  khổ  cùng  cực  “dao  chặt,  nung  nấu”  nhằm 

sướng miệng, thỏa bụng ta trong chốc lát vậy thay? 

Kinh dạy: “Hết thảy những loài có mạng sống, không một loài nào 

 chẳng yêu mến thọ mạng” . Cứ từ ta suy ra, ắt sẽ hiểu, đừng giết, đừng 

đánh đập. Ông Hoàng Sơn Cốc nói: 

 Thịt ta, thịt chúng sanh, 

 Tên khác, thể vốn đồng, 

 Vốn cùng một chủng tánh, 

 Chỉ thân xác khác nhau, 

 Khổ não bọn chúng chịu, 

 Béo ngọt ta hưởng riêng, 

 Chớ đợi Diêm Vương xử, 

 Tự suy ắt biết mà! 

Chỉ  vì  con  người  chẳng  biết  đặt  mình  vào  hoàn  cảnh  ấy  để  xét  lại, 

đến nỗi đem chuyện khổ sở cùng cực, thảm thiết cùng cực giáng xuống 

thân  loài  vật  mà  lòng  vui  sướng,  tự  bảo  mình  có  phước,  chẳng  biết 

phước  thọ  đã  vun  bồi  từ  đời  trước  sẽ  bởi  đấy  mà  dần  dần  bị  tiêu  diệt, 

trong  vị  lai  sẽ  đời  đời  phải  hứng  chịu  những  nỗi  khổ  độc  chẳng  có  lúc 

nào xong! Nếu trong lúc sát sanh ăn thịt mà nghĩ đến chuyện này, dẫu có 

kẻ đem cái chết uy hiếp buộc phải sát sanh ăn thịt, vẫn chẳng dám làm! 

Trong  niên  hiệu  Đồng  Trị  -  Quang  Tự  nhà  Thanh,  tiên  sinh  Lương 

Kính Thúc ở Phước Châu đã soạn Khuyến Giới Lục, ghi chép những quả 

báo  nhãn  tiền  do  sát  sanh.  [Trong  sách  ấy  có  chép  truyện]  huyện  lệnh 

Bồ  Thành  là  ông  X…  kiêng  sát  sanh  đã  lâu,  nhưng  bà  vợ  tánh  nết  bạo 

ngược, hung hăng, lại tham ăn tục uống, hằng ngày lấy chuyện giết mổ 

chúng sanh làm điều khoái trá. Gặp ngày sinh nhật, sai đầu bếp chuẩn bị 

đầy đủ sẵn. Dưới bếp, lợn, dê lủ khủ, gà, ngỗng cả bầy, vươn cổ kêu ai 

oán, sẽ đều bị giết sạch. Ông ta trông thấy, thương xót, bảo vợ: “Đúng 

hôm sinh nhật bà, chúng nó sẽ lâm vào tử địa, lẽ ra nên phóng sanh để 

cầu  phước  thọ”.  Bà  vợ  trả  treo:  “Nếu  tuân  theo  lời  dạy,  cấm  nam  nữ 

chung  đụng,  kiêng  sát  sanh  thì  mấy  chục  năm  sau  nhân  loại  tuyệt  diệt, 

khắp  thiên  hạ  đều  là  cầm  thú!  Ông  đừng  thốt  lời  lẩm  cẩm  ấy  nữa!  Tôi 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 236 of 315

chẳng bị kẻ khác gạt đâu!” Ông ta biết không thể khuyên răn được, thở 

dài bỏ đi. 

Đêm hôm ấy bà vợ ngủ say, bất giác mộng thấy thân đi xuống bếp, 

thấy đầu bếp mài dao xoèn xoẹt, bọn tôi trai tớ gái đứng vây quanh xem. 

Chợt thấy hồn mình hợp làm một với thân lợn. Gã đầu bếp trước hết trói 

chặt  bốn  vó  lợn,  đặt  lên  một  cái  ghế  gỗ  to,  chẹn  đầu  lợn,  cầm  dao  bén 

chọc  vào  yết  hầu  lợn,  đau  thấu  tâm  can.  Lại  nhúng  vào  nước  sôi  sùng 

sục,  cạo  lông  khắp  thân,  đau  khắp  mình  mẩy.  Lại  xẻ  từ  cổ  xuống  đến 

bụng, đau đớn cùng cực khó chịu đựng được. Hồn bèn cùng với ruột gan 

tan  nát,  cảm  thấy  bồng  bềnh  không  nơi  nương  tựa.  Một  lúc  lâu  sau  lại 

thấy gá vào thân dê, sợ hãi tột cùng, gào lên cuồng loạn, nhưng bọn tôi 

trai tớ gái vẫn ngây ngô cười hềnh hệch như thể không một đứa nào thấy 

nghe gì. Nỗi thảm do bị cắt xẻ nơi thân dê ấy còn gấp bội lần thân lợn. 

Rồi lại cắt cổ gà, mổ vịt, không con nào [bị làm thịt, bà ta] chẳng đích 

thân hứng chịu [nỗi khổ]. 

Mổ xẻ khắp loạt rồi, vừa mới hơi hoàn hồn thì một người đầy tớ già 

cầm một con cá chép vàng óng ánh đến. Hồn bà ta lại nhập vào thân cá, 

nghe một đứa tớ gái vui vẻ hô: “Phu nhân khoái ăn món này lắm, bà ta 

đang ngủ say. Hãy mau giao cho nhà bếp làm món [canh] cá viên để làm 

món điểm tâm!” Liền có người cạo vảy, lóc mật, chặt đầu, vạt đuôi. Khi 

cạo  vảy  thì  giống  như  bị  tùng  xẻo,  khi  cắt  bỏ  mật  thì  như  bị  mổ  bụng. 

Rồi lại bị đặt lên thớt, phầm phập băm vụn ra. Khi ấy, cứ mỗi nhát dao 

là một lần đau đớn, giống như đã hóa thành trăm ngàn vạn ức thân hứng 

chịu hình phạt lăng trì vậy! Tận hết sức hét lên như điên cuồng mới tỉnh 

ngủ,  con  hầu  bé  bước  vào  thưa:  “Món  cá  viên  đã  nấu  xong,  mời  phu 

nhân dùng điểm tâm”. Liền lập tức bảo bỏ đi. Hồi tưởng lại cảnh sợ hãi, 

mồ hôi đẫm như mưa, do vậy dặn đầy tớ bãi bỏ tiệc tùng. Ông cật vấn 

cặn kẽ, bà bèn thuật chuyện đầy đủ. Ông cười nói: “Bà một mực không 

chịu  tin  Phật.  Nếu  chẳng  hứng  chịu  các  nỗi  khổ  não,  làm  sao  có  thể 

buông dao đồ tể xuống được?” Bà vợ chỉ lắc đầu không nói. Từ đấy thôi 

ăn  mặn  mà  ăn  chay  cùng  giữ  giới  kiêng  sát  sanh.  Đấy  là  chuyện  trong 

niên hiệu Gia Khánh. 

Hình  thể  giữa  người  và  vật  do  tội  hay  phước  mà  sai  khác.  Đã  may 

mắn được làm người thì phải nên thương xót loài vật cùng mang cái thân 

máu thịt này, cùng có tánh linh tri này mà tìm cách cứu vớt, che chở để 

bọn chúng thoát lìa sự giết chóc thì người ấy đời đời sẽ được làm người. 

Nếu  lại  còn  có  thể  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  thì  sẽ 

cậy vào sức từ tâm không giết ấy mà sẽ từ tạ Sa Bà mãi mãi, mau thoát 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 237 of 315

nỗi  khổ  luân  hồi,  cao  đăng  An  Dưỡng,  vĩnh  viễn  hưởng  niềm  vui  chân 

thường. Nếu coi loài vật là thức ăn rồi mặc tình tàn sát thì khi một hơi 

thở ra không hít vào được nữa, thần thức sẽ đọa trong loài ấy, dẫu có hối 

cũng chẳng ích gì! 

Hơn  nữa,  vị  phu  nhân  [được  nhắc  đến  trong  câu  chuyện  trên  đây] 

tánh  tình  tàn  nhẫn,  hung  ác,  trọn  chẳng  thể  đem  tình  lý  khuyên  nhủ 

được, nhưng do một đêm nằm mộng liền thôi ăn mặn mà ăn chay, kiêng 

giết, phóng sanh. Do vậy biết rằng con người và loài vật vốn không hai. 

Đời  sống  giống  như  giấc  mộng,  sự  -  lý  tương  đồng.  Nếu  chẳng  mau 

chóng sửa đổi tâm trước, khó khỏi hứng chịu quả báo sau này. Hễ sanh 

làm dị loại thì đời đời kiếp kiếp thường bị giết chóc, muốn lại được làm 

thân  người,  trọn  chẳng  có  lúc  nào!  Vì  thế,  sau  khi  nằm  mộng  bèn  liền 

giác  ngộ.  Do  [đích  thân  cảm  nhận]  nỗi  khổ  thảm  khốc,  chỉ  sợ  đời  sau 

phải  chịu  đựng  lần  nữa.  Nhưng  vị  phu  nhân  ấy  trong  đời  trước  vốn  có 

thiện căn lớn lao nên mới lấy được người chồng từ thiện, nhưng vì mê 

muội sâu nặng nên trải qua mấy chục năm hun đúc vẫn chẳng thể cảm 

hóa  được  bà  ta.  Nếu  chẳng  nằm  mộng  thấy  như  thế  thì  nỗi  khổ  trong 

tương lai sẽ chẳng thể nào nói được nổi! 

Kính khuyên người đời ai nấy đều nghĩ đến điều này thì sẽ thấy hết 

thảy  các  thứ  thịt  giống  như  thịt  của  chính  mình.  Dẫu  bị  uy  hiếp,  dùng 

cực hình khống chế vẫn chẳng dám ăn, huống hồ chẳng bị ai sai khiến 

ư?  Quan  Đạo  Doãn  xứ  Cối  Kê  là  Hoàng  Hàm  Chi  bẩm  tánh  nhân  từ, 

ăn  chay  thờ  Phật,  do  thấy  gần  đây  thiên  tai  nhân  họa  liên  tiếp  xảy  ra, 

nguyên  do  phần  lớn  là  do  sát  sanh  ăn  thịt  mà  khởi.  Do  vậy,  liền  viết 

cuốn Khuyến Giới Sát Phóng Sanh Văn (văn khuyên kiêng giết, phóng 

sanh)  bằng  thể  văn  Bạch  Thoại,  cho  đúc  bản  kẽm  để  lưu  truyền  nhằm 

mong độc giả đều cùng phát khởi tấm lòng trung hậu, khoan dung, trắc 

ẩn,  không  nghĩa  nào  chẳng  rõ,  không  điều  nghi  chẳng  cởi  gỡ.  Lại  còn 

được  pháp  sư  Đế  Nhàn  thuộc  chùa  Quán  Tông  ước  theo  nghĩa  “đồng 

thể duyên sanh” và ý chỉ của các kinh Phạm Võng, Lăng Nghiêm, Lăng 

Già  v.v…  để  viết  lời  tựa,  còn  Quang  thì  dựa  theo  tình  lý  và  những  sự 

thực trong cõi đời gần đây để phụ họa thêm, ngõ hầu những ai biết yêu 

thương  chính  mình  sẽ  đều  cùng  yêu  thương  loài  vật  (Mùa  Xuân  năm  Dân 

Quốc 13 - 1924) 

9. Lời tựa quyên mộ lập hội Một Vạn Người Kết Duyên Cùng Sanh 

Tây Phương của chùa Kim Đài tại Đan Dương 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 238 of 315

Đức Đại Giác Thế Tôn thương xót chúng sanh mê trái tự tâm, luân 

hồi  lục  đạo  trải  kiếp  lâu  xa,  không  được  cứu  vớt,  không  chỗ  quay  về, 

chịu  các  thứ  khổ  sở,  cay  đắng  không  thể  thoát  khỏi.  Do  vậy,  dấy  lòng 

Vô Duyên Từ, vận lòng Đồng Thể Bi, thị hiện giáng sanh trong thế gian, 

thành  Đẳng  Chánh  Giác,  thuyết  pháp  bốn  mươi  chín  năm,  giảng  kinh 

hơn ba trăm hội. Trong thời gian ấy, do tùy theo căn cơ mà lập giáo sai 

khác, do duyên mà pháp khác biệt. Đại, Tiểu, Thiên, Viên, Quyền, Thật, 

Đốn,  Tiệm,  thảy  đều  thuận  theo  cơ  duyên  khiến  cho  mỗi  căn  cơ  đều 

được lợi ích. Nhưng trong số ấy, tìm lấy một pháp thích hợp cả ba căn, 

thâu tóm trọn vẹn lợi căn lẫn độn căn, thực hiện dễ mà thành công cao, 

dùng sức ít mà đạt hiệu quả nhanh chóng, chẳng đoạn Hoặc nghiệp mà 

được dự vào Hải Hội, nhất định ra khỏi luân hồi ngay trong một đời này 

thì  không  gì  thù  thắng  siêu  tuyệt  bằng  “tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tây  Phương!”  Vì  thế,  các  kinh  Đại  Thừa  như  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa 

v.v… các vị đại Bồ Tát như Văn Thù, Phổ Hiền v.v… các vị đại tổ sư 

như Mã Minh, Long Thọ v.v… đều cùng cực lực tán thán, khuyên khắp 

hết thảy mọi người tu trì. 

Tới khi đại giáo được truyền sang Đông, Viễn công đại sư ẩn cư tại 

Lô Sơn, sáng lập Liên Xã, hoằng dương, lưu truyền rộng rãi pháp này. 

Lúc kết xã lần đầu tiên, cao tăng, đại nho dự hội gồm một trăm hai mươi 

ba  vị.  Nếu  tính  suốt  đời  Ngài,  trong  ba  mươi  mấy  năm,  những  người 

tham  dự  Liên  Xã  niệm  danh  hiệu  Phật,  được  tiếp  dẫn  vãng  sanh  nhiều 

khôn  kể  xiết!  Từ  đấy  về  sau,  đời  nào  cũng  có  cao  nhân  hoằng  dương 

Liên  tông,  hướng  dẫn  làm  lợi  hàm  thức.  Trong  thời  hai  vua  Tống  Thái 

Tông  và  Tống  Chân  Tông,  pháp  sư  Tỉnh  Thường  trụ  trì  chùa  Chiêu 

Khánh ở Tây Hồ, tỉnh Chiết Giang, hâm mộ di phong Lô Sơn, kết Tịnh 

Hạnh  Liên  Xã.  Văn  Chánh  Công  Vương  Đán  là  người  quy  y  đầu  tiên, 

trở thành người xướng suất hướng dẫn. Phàm là những vị quan to, hạng 

quyền  thế,  học  sĩ  đại  phu  xưng  là  đệ  tử  dự  vào  liên  xã  cũng  được  một 

trăm hai mươi mấy vị. Hàng sa-môn lên đến mấy ngàn, còn thường dân 

khó lòng kể xiết. 

Sau này có Lộ Công Văn Ngạn Bác làm quan trải bốn đời vua Nhân 

Tông,  Anh  Tông,  Thần  Tông,  Triết  Tông  [nhà  Tống]  ra  vào  làm  quan, 

làm tướng năm mươi mấy năm, làm quan đến chức Thái Sư, được phong 

là Lộ Quốc Công, bình sinh dốc lòng tin tưởng Phật pháp. Tuổi già càng 

dốc sức hướng về đạo, chuyên tâm niệm Phật chưa từng lười nhác chút 

nào, cùng pháp sư Tịnh Nghiêm ở kinh đô lập hội mười vạn người cầu 

sanh Tịnh Độ. Trong thời ấy, đa số hàng sĩ đại phu được ông giáo hóa; 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 239 of 315

ông thọ đến chín mươi hai tuổi, niệm Phật qua đời. Ông có làm một bài 

tụng như sau: 

 Tri quân đảm khí đại như thiên, 

 Nguyện kết Tây Phương thập vạn duyên, 

 Bất vị tự thân cầu kế hoạt, 

 Đại gia tề thượng độ đầu thuyền. 

(Biết anh gan lớn bằng trời, 

Tây Phương xin hãy kết mười vạn duyên, 

Chẳng nhằm tính kế sống riêng, 

Mọi người đều đã bước lên đầu thuyền) 

Chùa  Kim  Đài  là  chốn  thù  thắng  ở  Đan  Dương,  là  đạo  tràng  Tịnh 

Độ.  Thoạt  đầu  là  đạo  quán140,  chính  là  chỗ  Thầm  Mẫu141  đời  Tấn  tu 

luyện  bay  lên  vậy.  Đến  đời  Tống  đổi  tên  thành  Tiên  Đài  Quán.  Từ  đời 

Tống  đến  đời  Thanh  có  lúc  hưng,  lúc  suy  khác  nhau.  Trong  niên  hiệu 

Hàm  Phong,  bị  đốt  trụi  trong  chiến  tranh,  trở  thành  khoảng  đất  trống. 

Đến  giữa  niên  hiệu  Đồng  Trị,  đại  sư  Bảo  Lâm  và  bốn  người  cùng  chí 

hướng vân du đến nơi đây bèn kết lều tranh để ở, dần dần lập Liên Xã, 

tiếp đãi người lui tới tu tập. Đến năm Quang Tự 23 (1897), xây dựng đại 

điện.  Do  vậy,  điện  đường,  liêu  xá  mới  hơi  hoàn  bị,  kham  làm  nơi  cho 

Tăng  chúng  an  trụ  tu  hành.  Tông  chỉ  của  họ  là  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp 

cầu lên thượng phẩm, vì thế đặt tên chùa là Kim Đài (đài vàng). 

Năm  Dân  Quốc  thứ  năm  (1926)  đặc  biệt  lập  ra  quy  ước,  vĩnh  viễn 

biến chùa thành thập phương thường trụ, sai pháp đồ là Huệ Môn,Tâm 

An,  Học  Tài,  Bồi  Căn  v.v…  nối  tiếp  làm  Trụ  Trì.  Học  trò  Sư  là  Phổ 

Đạo, sau khi xuất gia, tham yết khắp các danh sơn, đến tận Ấn Độ. Phàm 

những  nơi  thánh  tích  rành  rành  của  đức  Thích  Ca  đều  đến  lễ  bái,  gặp 

gỡ cao nhân thật nhiều. Lúc trở về thỉnh được một bức tượng Phật bằng 

ngọc, mấy viên chân thân xá-lợi của Như Lai, đáng gọi là “mộ đạo, trọng 

pháp”, chẳng sợ gian nan, cay đắng. 

140 Đạo quán: Miếu thờ và đạo tràng tu tập của đạo sĩ, còn gọi là đạo viện. 

141 Thầm Mẫu tức Thầm Anh, là người nước Ngô thời Tam Quốc. Theo Thái Thượng 

Linh  Bảo  Tịnh  Minh  Tông  Giáo  Lục,  Thầm  Mẫu  vốn  là  người  xứ  Hoàng  Đường, 

quận  Đan  Dương,  tu  tiên,  tóc  bạc  phơ,  mặt  như  trẻ  thơ,  răng  tóc  không  rụng,  nên 

người  đời  gọi  là  Anh  Mỗ  (bà  cụ  già  có  vẻ  mặt  như  trẻ  con),  dân  gian  liền  đồn  đại 

bà ta đã đắc đạo. Sách Thanh Vi Tiên Phổ ghi:   “Thượng Thanh Nguyên Quân Tây 

 Hóa Thánh Mẫu, còn có hiệu là Linh Bảo Tịnh Minh Hoàng Tố Thiên Tôn, chính là 

 nữ chân nhân Thầm Mẫu vậy, được bậc cao tiên cõi trời Thượng Thanh truyền cho 

 ba chương Thượng Minh Ngọc Thư, ngầm tu đạo mầu, cảm được ngọc phù (ấn bùa 

 bằng ngọc), sanh lên cung Tây Hóa Tịnh Quang trên cõi trời” . 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 240 of 315

Trụ Trì hiện thời là Bồi Căn, muốn lập mấy gian Niệm Phật Đường 

để làm chỗ tinh tấn tu trì Tịnh nghiệp quanh năm. Lại lo chùa không có 

tài  sản  cố  định,  sau  này  sẽ  khó  lòng  duy  trì  vĩnh  viễn,  cũng  như  muốn 

cho khắp những ai hữu duyên đều được thấm nhuần pháp lợi, thẹn chẳng 

có  đạo  phong  như  Lô  Sơn,  Chiêu  Khánh,  lại  chẳng  có  sức  của  một  vị 

thầy nghiêm túc như Lộ Công. Do vậy bèn châm chước, lập ra hội Một 

Vạn Người Kết Duyên. Phàm những ai gia nhập hội đều bỏ ra một đồng, 

dùng công đức của một vạn người để tậu hết ruộng đất, lấy hoa lợi thu 

được hằng năm để cung cấp chi phí cơm áo cho các vị sư niệm Phật, ngõ 

hầu có cái vốn để tu trì, hành đạo không bị trở ngại, suốt đời quy mạng, 

dốc lòng thành cho đến hết báo thân, thoát Sa Bà, sanh về Cực Lạc, vượt 

dòng phàm, dự vào hội thánh, đều do một vạn người thành tựu. 

Chế ra một tấm bảng hình hoa sen ghi tên hết những người bỏ tiền 

ra, treo hai bên vách của Niệm Phật Đường để mong họ vĩnh viễn được 

hưởng  Phật  quang,  thường  nghe  Phật  hiệu.  Do  Phật  lực,  pháp  lực,  sức 

tu  trì  cầu  nguyện  khẩn  thiết  của  chúng  tăng  mà  trong  đời  hiện  tại  tội 

chướng  sẽ  ngầm  tiêu,  các  duyên  thuận  thảo,  thích  hợp,  sẽ  hưởng  năm 

điều  phước  như  Cơ  Tử  đã  luận,  trọn  đủ  tam  đa  như  người  được  sắc 

phong ở đất Hoa đã chúc tụng142. Lâm chung sẽ được Phật tiếp dẫn vãng 

sanh Tây Phương, giã biệt tám sự khổ trong nhân gian, lìa năm thứ suy 

trong  đường  trời143.  Từ  đấy  thường  hầu  Phật  Di  Đà,  hằng  dự  vào  hải 

chúng, nghe viên âm mau thấu hiểu tự tánh, thấy diệu cảnh triệt chứng 

duy tâm. Niềm vui ấy chẳng thể nào ví dụ được! Những người giúp cho 

142 Tam Đa là đa phước, đa thọ, đa tử (nhiều phước, lắm thọ, đông con cháu). Đây là 

một điển tích thường được biết đến bằng từ ngữ   “Hoa phong tam chúc”.  Điển tích 

này  xuất  phát  từ  đoạn  văn  sau  đây  trong  thiên  Thiên  Địa  sách  Trang  Tử:   “Nghiêu 

 quán  vu  Hoa,  Hoa  phong  nhân  đối:  ‘Thỉnh  chúc  thánh  nhân,  sử  thánh  nhân  phú, 

 sử thánh nhân thủ thọ, sử thánh nhân đa nam tử” (Vua Nghiêu đến thăm đất Hoa, 

người được sắc phong ở đất Hoa thưa: ‘Xin chúc thánh nhân, mong cho thánh nhân 

giàu có, mong cho thánh nhân sống thọ, mong cho thánh nhân nhiều con trai). 

143 Ngũ suy: Năm tướng trạng hoặc dấu hiệu chứng tỏ một vị trời sắp hết tuổi thọ. 

Nếu nói chi tiết thì theo như Tăng Nhất A Hàm Kinh, quyển 24, có hai loại: 

1) Đại Ngũ Suy Tướng gồm y phục dơ bẩn (y phục chư thiên luôn thơm sạch, sáng 

láng, lúc tuổi thọ sắp hết tự nhiên sanh dơ bẩn), hoa trên mão tự nhiên bị héo, dưới 

nách toát mồ hôi, thân thể bốc mùi hôi hám, chẳng còn ưa thích tòa ngồi của chính 

mình. 

2)  Tiểu  Ngũ  Suy  Tướng:  Tiếng  nhạc  không  còn  trỗi  lên  (do  phước  báo,  cõi  trời 

thường tấu âm nhạc, nhưng đến lúc một vị trời sắp hết thọ mạng, tự nhiên không còn 

nghe  thấy  tiếng  nhạc),  ánh  sáng  nơi  thân  bị  tắt  mất,  nước  tắm  dính  vào  thân,  sanh 

lòng tham đắm vào cảnh bên ngoài không buông bỏ được, mắt chớp lia lịa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 241 of 315

kẻ khác được thành tựu bằng cách bỏ ra một bữa ăn của chính mình để 

giúp cho người khác thành tựu sẽ hưởng quả báo đến tận đời vị lai trọn 

chẳng có lúc nào hết. Có ai muốn siêu độ tiên vong và tự cầu vãng sanh 

thì xin hãy ghi phương danh, cùng đăng tên trên bảng sen. 

10. Lời tựa cho Phật Giáo Tịnh Nghiệp Xã Lưu Thông Bộ (bộ phận 

phát hành kinh sách của Phật Giáo Tịnh Nghiệp Xã)

Phật pháp là đèn đuốc cho đêm dài vô minh, là thuyền bè trong biển 

khổ  sanh  tử.  Giữ  thân,  xử  thế,  mong  thành  thánh,  thành  hiền,  cùng  lý, 

tận tánh, liễu sanh thoát tử, không gì chẳng được [Phật pháp] giúp cho 

thành  tựu  từ  đầu  cho  đến  cuối.  Ấy  là  vì  đức  Như  Lai  thuyết  pháp  tùy 

thuận căn cơ của chúng sanh. Đối với kẻ căn cơ nông cạn thì Ngài dạy 

giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành, 

đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, thâm nhập sâu dần ắt sẽ 

có thể đạt đến mức tam nghiệp thanh tịnh, nhất tâm viên minh. Đối với 

kẻ căn cơ sâu thì Ngài liền giảng diệu lý tâm tánh khiến cho họ lập tức 

ngộ  nhập,  nhưng  công  phu  tu  trì  vẫn  chẳng  rời  những  chuyện  giữ  vẹn 

luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận  v.v…  Đấy  gọi  là:   “Pháp  không  cạn  - 

 sâu. Cạn hay sâu do người. Người căn tánh viên đốn nhận lãnh pháp thì 

 không pháp nào chẳng viên”.  

Những kẻ chỉ chú trọng bàn nói điều huyền lẽ diệu, miệt thị sự tướng 

nhân  quả  và  pháp  môn  Niệm  Phật  đều  là  vì  chưa  thể  thấu  hiểu  cặn  kẽ: 

Đức Như Lai chứng đắc triệt để tâm tánh, thành Bồ Đề đạo đều do trải 

bao  kiếp  tu  các  điều  lành,  tích  công  lũy  đức  mà  ra!  Muốn  chứng  tâm 

tánh  để  thành  giác  đạo,  nếu  chẳng  thực  hiện  từ  “giữ  vẹn  luân  thường, 

trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng giữ các điều lành” thì có khác nào chim không cánh lại muốn bay, 

cây không rễ lại muốn xum xuê đó ư? 

Quang  lạm  dự  vào  Tăng  chúng  đã  năm  mươi  năm,  chẳng  có  ích  gì 

thế gian lẫn xuất thế gian, thường nghĩ thế đạo, nhân tâm ngày càng đi 

xuống, tính lưu thông thiện thư và những sách Phật đơn giản, gần gũi để 

mong vãn hồi. Năm Dân Quốc thứ bảy (1918), bèn khắc in An Sĩ Toàn 

Thư.  Sách  này  dựa  ngay  trên  nhân  quả  trong  thế  gian  để  làm  sáng  tỏ 

chân lý của đạo Nho, đạo Thích. Người trí đọc đến sẽ lên thẳng bờ giác, 

kẻ  ngu  xem  tới  cũng  thoát  đường  mê.  Đến  năm  Dân  Quốc  thứ  mười 

(1921),  có  người  bạn  khuyên  nên  in  theo  dạng  rút  nhỏ  để  lưu  truyền 

khắp cả nước; nhưng do người hèn kém, đức mỏng manh, chỉ quyên mộ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 242 of 315

in được năm sáu vạn bộ. Sau đấy lại có người tiếp tục in ra, cũng được 

năm sáu vạn bộ. Ấn Quang Văn Sao cũng in mấy vạn. 

Ngoài ra những loại sách chỉ có một cuốn thì cũng có tới mười mấy 

thứ tùy duyên in ra để biếu tặng. Cuốn Di Đà Kinh Bạch Thoại Chú của 

ông Hoàng Hàm Chi đã in mấy vạn bản. Tâm Kinh và Triêu Mộ Công 

Khóa  Bạch  Thoại  Chú  (chú  giải  khóa  tụng  sáng  tối  bằng  thể  văn  Bạch 

Thoại) cũng là những sách được người học Phật thích xem. Cuốn Quán 

Âm Bổn Tích Tụng của Hứa Chỉ Tịnh đã in được tám vạn bản. Lịch Sử 

Cảm Ứng Thống Kỷ đã in sáu vạn bản. Về sau này, bộ sách này sẽ được 

in ra đến mấy chục trăm vạn bản, quả thật là một bộ sách sẽ tạo căn cứ 

lớn lao cho sự vãn hồi thế đạo nhân tâm. Các loại sách ấy đều có lưu lại 

Chỉ Bản, hoặc hai ba bốn bức khác nhau, để mong sau này sẽ được tiếp 

tục in. Quang già rồi, muốn diệt tung tích, ẩn náu lâu dài để đợi lúc lâm 

chung,  nhưng  các  vị  Vương  Nhất  Đình,  Thí  Tỉnh  Chi,  Nhiếp  Vân  Đài, 

Trầm Tinh Thúc, Quan Quýnh Chi, Hoàng Hàm Chi v.v… và thầy Minh 

Đạo bàn định thiết lập Lưu Thông Bộ trong Tịnh Nghiệp Xã, cử một hai 

vị chân tâm thật hạnh, tự lợi, lợi tha để lo liệu chuyện ấn hành, biếu tặng 

v.v… thì kinh sách sẽ được cuồn cuộn nối tiếp lưu thông không ngớt. 

Trừ những loại sách này ra, nếu có những sách nào hợp căn cơ ích 

lợi cho cõi đời cũng sẽ sắp chữ, ấn loát, lưu thông, chỉ không chấp nhận 

những thứ sách thâu thập tràn lan, tà - chánh xen tạp v.v… đến nỗi hoại 

loạn  Phật  pháp,  khiến  cho  chúng  sanh  nghi  ngờ,  lầm  lạc,  ngõ  hầu  hết 

thảy những người cùng hàng trong hiện tại và vị lai đều cùng mở mang 

chánh  kiến,  đều  cùng  gội  ân  Phật.  Từ  đấy  biết  nhân  quả,  cẩn  thận  đối 

với tội - phước, dứt cạnh tranh, đề cao lễ nghĩa, nhân nhượng, thay đổi 

phong tục, cõi đời sẽ lại được giống như thuở Đường Ngu, vật sung túc, 

dân bình yên, tự cùng hưởng thái bình nào có khó chi? 

11. Lời tựa cho tờ niên san số thứ hai của Phật Giáo Tịnh Nghiệp Xã 

ở Vô Tích 

Hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian đều chẳng ra ngoài nhân quả. 

Có kẻ chẳng tin chê là mờ mịt, chẳng thể truy cứu, nên thành ra bỏ thiện 

nhân, thiện quả, để chọn lấy ác nhân, ác quả. Bởi lẽ, tin nhân quả thì sẽ 

dè  dặt,  kinh  sợ,  răn  dè,  cẩn  thận  ngay  trong  những  nơi  không  ai  thấy 

được,  kiêng  nể  ngay  trong  chỗ  không  ai  nghe  được,  tu  sửa  đức  mình. 

Không tin nhân quả thì sẽ phóng túng, tà vạy, xa xỉ, trọn chẳng kính sợ 

mạng trời, khinh miệt ngôn giáo của thánh hiền, buông tuồng không nể 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 243 of 315

nang.  Vì  thế,  kinh  Thư  nói:   “Tác  thiện  giáng  chi  bách  tường,  tác  bất 

 thiện giáng chi bách ương”  (Làm lành thì trăm điều lành giáng xuống, 

làm  điều  chẳng  lành  thì  trăm  nỗi  tai  ương  giáng  xuống).  Kinh  Dịch 

chép:  “Tích thiện chi gia tất hữu dư khánh, tích bất thiện chi gia tất hữu 

 dư  ương”   (Nhà  chất  chứa  điều  lành  ắt  sự  vui  có  thừa,  nhà  chất  chứa 

chuyện  chẳng  lành  ắt  tai  ương  có  thừa).  Gia  đình  hưng  thịnh  hay  suy 

sụp, đất nước bình yên hay loạn lạc không gì chẳng do vì lẽ này gây nên. 

Vì  thế  Khổng  Tử  muốn  làm  sáng  tỏ  Minh  Đức  phải  lấy  “cách  vật” 

(trừ khử vật dục) làm gốc. “Vật” (物) là gì? Chính là những thứ tư dục 

chẳng hợp lẽ trong tự tâm. “Cách” (格) là gì? Như người mạnh mẽ chiến 

đấu với giặc, ắt mong sao tư dục phải tháo chạy ra xa. Tư dục trong tự 

tâm đã bị trừ khử rồi thì chánh tri sẵn có sẽ tự hiển lộ; đúng đúng, sai sai 

đều rõ ràng, ý thành, tâm chánh, thân tu. Như vậy thì “cách vật” chính là 

căn bản để “làm sáng tỏ Minh Đức”. Đã có thể trừ khử món vật tư dục 

thì trọn chẳng đến nỗi có những tri kiến tà vạy, sai bậy không hợp lý. Do 

vậy sẽ tấn tu không ngừng, muốn chẳng đạt đến địa vị thánh hiền cũng 

không thể được! Tiếc cho cõi đời phần nhiều chẳng suy xét lẽ này, đều 

coi việc thúc đẩy tri thức của chính mình đến mức cùng cực nhằm thấu 

hiểu  cùng  tận  nguyên  lý  của  mọi  sự  vật  trong  thiên  hạ  là  “trí  tri  cách 

vật”. Đấy là coi cành nhánh như cội gốc, coi cội gốc là cành nhánh! Mất 

mát lớn lắm! 

Chỉ  vì  thánh  mất  niệm  mà  thành  cuồng,  do  cuồng  khắc  chế  được 

ý  niệm  mà  thành  thánh.  Bước  đầu  tiên  chỉ  là  có  “cách  vật”  được  hay 

không  mà  thôi!  Hễ  “cách  vật”  được  thì  sẽ  cao  đăng  địa  vị  thánh  hiền; 

chẳng  “cách  vật”  được  thì  sẽ  rớt  vào  loài  cầm  thú.  Người  học  Phật  tu 

Giới - Định - Huệ, đoạn tham - sân - si, cũng chính là thể hiện ý “cách 

vật trí tri” vậy! Ắt phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng 

tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành để dốc 

sức tu thiện pháp thế gian; lại hằng ngày còn thường xưng niệm vạn đức 

hồng danh của A Di Đà Phật thì lâu ngày chầy tháng sẽ hợp với khí phận 

của Phật, khi còn sống sẽ tự giống như bậc hiền thánh, lúc mất liền sanh 

về cõi nước Như Lai. 

Ông  Viên  Lệ  Đình  ở  Vô  Tích  xưa  kia  là  một  gã  ngông  cuồng,  do 

nghe Phật pháp, biết nhân quả báo ứng đều do tự tâm cảm vời, muốn bỏ 

ác quả để tận lực tu thiện nhân. Do thấy chính mình may mắn đã được 

biết tới [những điều trên đây], bèn thương xót những kẻ khác chưa ngộ, 

liền tập hợp những người cùng chí hướng, lập ra Tịnh Nghiệp Xã. Phàm 

những  ai  gia  nhập  đều  tùy  theo  khả  năng  của  chính  mình  mà  sốt  sắng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 244 of 315

hành điều lành thế gian để mong chẳng phụ bạc cái đạo làm người, kiêng 

giết, bảo vệ sanh vật, ăn chay, niệm Phật, ngõ hầu cùng sanh về cõi Cực 

Lạc. Nay đã hơn ba năm rồi, đem những ý nghĩa trọng yếu đã được đề 

xướng trong Liên Xã, những hành trạng tu trì của đại chúng trong Liên 

Xã và những lợi ích đạt được, cũng như những sự nghiệp đã thực hiện, 

những  kinh  phí  đã  dùng  trong  hai  năm  gần  đây  nhất,  mỗi  mỗi  đều  ghi 

chép  đầy  đủ  kể  từ  ngày  thành  lập  đến  nay  để  tạo  thành  tờ  niên  san  kỳ 

thứ  hai.  [Ông  Viên]  muốn  đem  in  ra,  yêu  cầu  tôi  viết  lời  tựa.  Do  vậy 

bèn lược thuật đại ý của nhân quả, cách vật trí tri để trình bày. Đối với 

nguyên do của sự tu trì Tịnh nghiệp thì đã có những kinh luận và trước 

thuật Tịnh Độ nên không cần phải nhắc đến ở đây! 

12. Lời tựa cho Hoằng Hóa Nhật Ký 

Chuyện trong thiên hạ lúc thoạt đầu đều do một hai người phát khởi; 

rốt cuộc, một người xướng, trăm người họa, cỏ rạp theo gió đùa. Huống 

chi  đại  pháp  của  đức  Như  Lai  chính  là  đạo  sẵn  có  trong  cái  tâm  của 

chúng sanh, nhưng do mê chưa ngộ nên ai nấy đều tự trái nghịch. Một 

mai có bậc tiên giác bảo ban, sẽ như đến trước gương báu đích thân thấy 

được diện mục sẵn có của chính mình, mới biết từ trước tới nay luôn là 

kẻ  chẳng  tự  biết!  Do  vậy  buồn  -  vui  chen  lẫn,  tâm  tình  bồi  hồi,  đem 

những điều mình đã biết thưa khắp với những kẻ cùng hàng, nguyện cho 

khắp  mọi  người  cùng  chứng  được  Phật  tánh  sẵn  có  để  thoát  khỏi  luân 

hồi  huyễn  vọng,  ngõ  hầu  chẳng  phụ  [danh  xưng]  con  người  sánh  cùng 

trời đất thành ba ngôi, sẵn có cái tâm bình đẳng không hai với Như Lai. 

Từ khi đại pháp được truyền sang phương Đông, những bậc vua 

thánh tôi hiền các đời đa số đều hộ trì, lưu thông. Trong số ấy có một hai 

tên vua bạo ngược, dăm kẻ sĩ thiên chấp lầm lạc hủy diệt, hoặc chê bai 

xằng  bậy,  như  ngửa  mặt  nhổ  lên  trời,  giơ  tay  che  mặt  trời,  trọn  chẳng 

gây tổn hại gì cho bầu trời hay mặt trời được, chỉ khiến cho bọn vô tri 

bắt chước tạo nghiệp và bậc có trí sanh lòng thương xót sâu xa! Những 

nhà  Nho  đời  sau  chưa  hề  đọc  kinh  Phật,  thường  dựa  theo  những  lời  lẽ 

của  bọn  Hàn  -  Âu  -  Trình  -  Châu  xúm  nhau  gièm  báng,  chẳng  biết  họ 

Hàn,  họ  Âu  trọn  chẳng  hiểu  gì  về  Phật  pháp  mà  cứ  xằng  bậy  chê  bai 

những  hình  tích  khác  với  thế  gian.  Bọn  Trình  -  Châu  do  tri  kiến  môn 

đình  quá  nặng,  ngấm  ngầm  sùng  phụng  [Phật  pháp],  nhưng  mặt  ngoài 

chống  trái,  muốn  cho  thiên  hạ  đời  sau  đều  tưởng  bọn  họ  đã  đích  thân 

chứng  đắc  tâm  pháp  của  thánh  nhân,  nên  thường  thốt  ra  những  lời  “bịt 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 245 of 315

tai trộm linh” để ngăn lấp kẻ hậu học khiến họ không học theo Phật pháp 

được.  Nếu  là  kẻ  tầm  thường  kém  cỏi,  ắt  sẽ  suốt  đời  chẳng  thể  được 

nhuần  gội  pháp  trạch  của  Phật,  hiểu  biết  tự  tâm.  Nếu  là  bậc  đặc  biệt 

thông  đạt  thì  thoạt  đầu  bị  những  thuyết  ấy  mê  hoặc,  rốt  cuộc  ắt  sẽ  tin 

nhận Phật giáo. Như các vị Trương Quý Trực, Sa Kiện An v.v… trong 

đời  gần  đây  đều  đọc  kỹ  càng  kinh  Phật,  thấu  hiểu  sâu  xa  lý  ấy,  dùng 

kinh để làm chứng, dùng tâm để ấn, chẳng bị chướng ngại bởi những lời 

ngăn chặn của bọn chúng, tiến thẳng đến pháp bình đẳng, đại đạo Bồ Đề 

không có cao - thấp ấy của đức Như Lai. 

Cư  sĩ  Giang  Dịch  Viên  ở  Vụ  Nguyên,  tỉnh  An  Huy,  phẩm  đức  lẫn 

học  vấn  đều  ưu  tú,  chí  hạnh  cao  thượng,  đảm  nhiệm  vai  trò  giáo  chức 

đã  lâu,  tận  tâm  giảng  dạy.  Do  quá  sức  mệt  nhọc  nên  trong  năm  Dân 

Quốc  thứ  10  (1921)  bèn  ngã  bệnh  nặng.  Các  thầy  thuốc  ở  Thượng  Hải 

đều không chữa trị được. Ông ta vốn chẳng tin tưởng chút nào vào Phật 

pháp, một người bạn thương ông ta bệnh khổ, khuyên ông ta hãy ăn chay 

niệm Phật và niệm kinh Kim Cang, lược thuật lợi ích do niệm Phật, niệm 

kinh.  Dịch  Viên  tin  nhận,  vâng  làm,  chẳng  thuốc  men  gì  mà  bệnh  tự 

lành. Cảm kích tột bậc, lắng lòng nghiên cứu mới biết Phật là đại thánh 

nhân, giáo pháp của Ngài có những chuyện chẳng thể nghĩ bàn. Từ đấy 

mới biết tâm pháp của thánh nhân Nho giáo phần nhiều đã bị vùi lấp bởi 

những thứ văn tự mang nặng tánh chất tri kiến môn đình của tiên Nho, 

liền chọn lấy pháp môn Tịnh Độ là pháp “thực hiện dễ, thành công cao” 

để cực lực đề xướng trong làng. Do pháp này thích hợp khắp ba căn, dạy 

cho  ai  nấy  đều  giữ  vẹn  luân  thường,  đều  trọn  hết  bổn  phận,  đừng  làm 

các điều ác, vâng giữ các điều lành. Vì thế, được hết thảy mọi người tin 

tưởng. 

Ba bốn năm qua, người sanh lòng tin niệm Phật rất đông. Có người 

mắt đã lòa lại được sáng, có kẻ bệnh ngặt liền lành, có người biết trước 

lúc mất, ngồi niệm Phật qua đời. Năm trước Vụ Nguyên bị hạn hán, kỳ 

đảo không linh nghiệm, ông ta bèn suất lãnh mọi người niệm Phật, mưa 

ngọt liền trút xuống. Do vậy, bèn lập Phật Quang Xã nhằm tuyên truyền 

xa gần. Người cùng ấp là Trình Tiểu Bằng, sáng suốt, mẫn tiệp, chuyên 

dốc,  thành  thật,  là  giáo  viên,  rất  ngưỡng  mộ  học  thức,  phẩm  hạnh  của 

Dịch Viên, nhưng hơi nghi ngờ sự tu trì gần đây của ông ta, chẳng biết 

[ông  Giang]  có  bị  trở  thành  mê  tín  hay  không,  hay  là  chân  chánh  thấy 

được đạo cả; do vậy liền tìm đến thân cận để giải quyết lòng ngờ. 

Ông  ta  được  Dịch  Viên  gần  là  lấy  chính  bản  thân  mình,  xa  là  lấy 

muôn  loài,  chứng  bằng  kinh,  ấn  bằng  tâm,  chẳng  tiếc  sức  thừa,  uyển 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 246 of 315

chuyển  dạy  dỗ.  Ông  Trình  liền  giống  như  được  nhuần  thấm  bởi  mưa 

đúng thời, như ngồi hưởng gió Xuân, bèn dốc trọn lòng nghiên cứu, cực 

lực  khuyến  hóa.  Từ  Vụ  Nguyên  đến  Hưu  Ninh,  cho  tới  Hấp  Huyện,  Y 

Huyện,  cho  đến  Kỳ  Môn,  thăm  viếng  khắp  những  vị  cao  minh,  thông 

đạt, sẵn lòng tin tưởng, hướng về Phật pháp để lần lượt khuyên dạy. Sau 

thời gian hơn nửa năm đã giới thiệu hơn bốn trăm người tham dự Phật 

Quang Xã. Phàm với những nơi đi qua, những người gặp gỡ, những cảnh 

ngộ từng trải, gặp phải chiến tranh hay không, những chuyện phát khởi 

lòng tin chân thật tu trì và những lời vấn đáp giữa đôi bên, sự xướng họa 

giữa chủ và khách, đều chọn lấy những điều trọng yếu để ghi chép đại 

lược, đặt tên là Hoằng Hóa Nhật Ký. 

Bản  ghi  chép  này  bất  quá  tùy  nơi  chốn,  tùy  duyên  mà  ghi  chép 

những điều thấy, nghe, tuyên nói, để mong báo cáo với Dịch Viên nhằm 

chứng  tỏ  tấm  lòng  vui  sướng,  thật  sự  tin  phục,  tận  lực  hoằng  hóa  đạo 

này cũng như tình cảnh: Do  “con người có cùng tâm này, tâm cùng một 

 lý này”  nên vừa đề xướng đều sanh lòng chánh tín tu trì mà thôi. Thoạt 

đầu,  ông  ta  không  có  ý  định  truyền  bá  để  mong  xa  -  gần  đều  biết  tới. 

Dịch Viên đọc xong, vui mừng vì thấy ông ta vừa mới nghe Phật pháp 

liền  có  được  nhiệt  tâm,  nghị  lực  ấy.  Các  nơi  trong  tỉnh  An  Huy  phong 

khí  [Tịnh  Độ]  chưa  được  mở  mang,  thế  mà  Tiểu  Bằng  xướng  suất, 

hướng dẫn trong vòng nửa năm đã khiến cho đa số người đời sanh lòng 

chánh  tín,  tu  trì  Tịnh  nghiệp.  Nếu  chẳng  phải  ai  nấy  sẵn  có  Phật  tánh, 

từng  được  thọ  ân  Phật  từ  đời  trước,  làm  sao  có  thể  đạt  được  như  vậy? 

Do  đó  bèn  viết  lời  tựa,  giao  phó  cho  thợ  in  khắc  ván  để  truyền  bá  bốn 

phương  nhằm  mong  tạo  thành  một  căn  cứ  hòng  cứu  vãn  thế  đạo  nhân 

tâm. Bất Huệ cùng Dịch Viên giao du thuận thảo, cũng như được mang 

tiếng ké là một thành viên của Phật Quang Xã, nên cũng gắng soạn một 

bài  tựa  để  giãi  bày  nỗi  lòng  ngu  thành  của  tôi,  mong  người  thấy  nghe 

đều cùng sanh lòng chánh tín, cùng tu Tịnh nghiệp, cùng sanh Tịnh Độ, 

cùng thành Phật đạo đó thôi! 

13. Lời tựa cho sách Gia Đình Bảo Giám 

Xem khắp cổ kim, dù nhà hay nước, hưng thịnh, suy vong, bình yên, 

loạn lạc, chưa bao giờ chẳng lấy cái thân của cá nhân đang cầm quyền 

để làm cội gốc. Vì thế nói:   “Cái gốc của thiên hạ là đất nước, cái gốc 

 đất nước là gia đình, cái gốc của gia đình là thân”.  Nhưng muốn nước 

nhà quật khởi, hưng thịnh, lại cần phải biết cái gốc để lập thân.  “Cội gốc 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 247 of 315

 để lập thân”  như tôi vừa nhắc đến chính là  “dứt lòng tà, giữ lòng thành, 

 đánh đổ ham muốn xằng bậy của chính mình để khôi phục lễ nghĩa, đôn 

 đốc  luân  thường,  tin  sâu  nhân  quả,  dè  dặt  kiêng  sợ,  chỉ  sợ  trái  vượt” . 

Làm được như thế thì sẽ có thể tỏa rạng được Minh Đức, ở yên nơi cảnh 

giới tốt đẹp tột cùng. 

Lý ấy, sự ấy, phàm những ai có hiểu biết đều có thể thực hiện được; 

nhưng chẳng phải là lạ lùng, đặc biệt, huyền diệu đến nỗi muốn cầu mà 

không được. Bởi lẽ, đạo của Nghiêu - Thuấn chỉ là hiếu - đễ mà thôi. Chỉ 

vì thánh mất niệm thành cuồng, cuồng khắc chế được ý niệm bèn thành 

thánh. Thất phu, thất phụ nếu thực hiện được như thế thì gần là con cái 

và  anh  em  trai,  chị  em  gái,  chị  em  dâu  đều  cùng  nhìn  theo  bắt  chước 

nhau làm lành. Lâu ngày, phong thái ấy sẽ lan ra cả làng, cả ấp. Do vậy, 

kinh  Thi  khen  ngợi  Văn  Vương  là   “hình  ư  quả  thê,  chí  ư  huynh  đệ,  dĩ 

 ngự  ư  gia  bang”   (làm  gương  cho  vợ  của  chính  mình,  rồi  đến  anh  em, 

cho đến khắp cả nước nhà) chính là do ý nghĩa này. 

Nhưng thiên hạ chẳng yên, thất phu có trách nhiệm! Bởi lẽ, gia đình 

chính  là  nơi  phát  sanh  hiền  tài  trong  thiên  hạ;  cha  mẹ  chính  là  những 

người để bậc hiền tài trong trời đất noi gương. Giáo dục trong gia đình 

nghiêm  ngặt,  chánh  đáng  thì  những  đứa  con  có  thiên  tư  sẽ  có  thể  tỏa 

rạng Minh Đức, ở yên nơi tốt lành tột cùng, hễ cùng quẫn thì riêng mình 

thiện mà cũng nêu gương trong làng, trong ấp, hễ hiển đạt bèn làm cho 

cả thiên hạ cùng được thiện, lập đại công, dựng đại nghiệp, ân trùm hoàn 

vũ,  thấm  nhuần  không  ngằn  mé.  Con  gái  thì  giúp  chồng  dạy  con,  giữ 

vững chức phận phụ nữ, làm bậc mẫu nghi trong chốn khuê các, làm bậc 

thầy gương mẫu cho nữ giới. Lệ trạch144 tạo lợi ích cho lẫn nhau như thế, 

đức  đẹp  càng  tỏa  rạng;  há  chẳng  thể  nào  thuần  phong  mỹ  tục,  thiên  hạ 

thái bình ư? 

Những  điều  vừa  nói  trên  đây  chính  là  luận  theo  phía  những  kẻ  có 

thiên tư thượng đẳng. Dẫu những kẻ thiên tư thuộc loại trung - hạ cũng 

biết tôn kính lễ nghĩa, vâng giữ phép tắc, biết giữ yên bổn phận, quyết 

144 Lệ trạch (麗澤): Giúp đỡ lẫn nhau, giồi mài lẫn nhau. Từ ngữ này vốn phát xuất 

từ  một  câu  trích  từ  phần  giải  thích  ý  nghĩa  quẻ  Đoài  trong  chương  Tượng  Truyện 

của sách Châu Dịch: “Lệ trạch, Đoài, quân tử dĩ bằng hữu giảng tập”.  Theo đó, “lệ 

trạch” có nghĩa là hai cái đầm thông với nhau, nước được thông thương từ đầm này 

qua đầm kia, giống như bạn bè trao đổi bồi đắp kiến thức, học thuyết cho nhau. Do 

vậy,  câu  trên  thường  được  giảng  là:  “Quẻ  Đoài  giống  như  hai  cái  đầm  thông  với 

 nhau  [đắp  đổi  nước  cho  nhau],  quân  tử  do  kết  giao  với  bạn  bè  tốt  mà  giảng  giải, 

 nghiên cứu, luyện tập đạo lý với nhau”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 248 of 315

chẳng  đến  nỗi  trở  thành  hạng  ương  bướng,  hèn  hạ,  chống  đối.  Trong 

cõi đời, muốn cho gia đình lẫn đất nước được quật khởi, hưng thịnh, thì 

cố nhiên phải nên chú trọng nơi đường lối giáo dục trong gia đình. Một 

người bạn tôi sẵn lòng lo toan cho đời, đau đớn nghĩ thiên tai nhân họa 

thường  xuyên  giáng  xuống,  nhân  dân  khốn  khổ  chẳng  thể  kêu  gào  nơi 

đâu, bèn đem mười thiên giáo huấn về vâng giữ luân thường, vốn là của 

báu gia truyền của nhà ông Thạch Thành Kim và tác phẩm Châu Tử Gia 

Huấn  Giải  của  Châu  Phụng  Minh  ghép  chung  lại,  đặt  tên  là  Gia  Đình 

Bảo  Giám,  tính  ấn  hành  để  lưu  truyền  rộng  rãi,  ngõ  hầu  những  người 

muốn hưng khởi nước nhà trong cõi đời đều có cái để làm vốn. 

Toan  tính  xong  xuôi  bèn  sai  Quang  cất  bút  trần  thuật  những  nét 

chánh yếu để tạo thành lời tựa. Tuy lời lẽ [trong lời tựa này] không phù 

hợp  sát  sao  cho  lắm,  nhưng  ý  nghĩa  quả  thật  đích  xác,  không  dối  trá. 

Nguyện  những  người  yêu  nước  thương  nòi,  thương  yêu  con  cái  trong 

cõi  đời,  mỗi  người  đều  giữ  lấy  một  cuốn  để  giáo  hóa,  chỉ  dạy  con  cái 

thì  thành  tích  chắc  sẽ  vượt  ngoài  những  điều  mong  mỏi  vậy.  Ví  như 

đang khát mà có được nước cam lộ, chẳng những hết khát mà còn nhanh 

chóng trừ được nhiệt não, thân tâm thanh lương. 

Sách này văn chương tuy nông cạn, thông tục, nhưng quả thật là cửa 

ngõ để mong thành thánh, thành hiền. Đến khi đã thâm nhập thì sẽ lên 

thẳng chỗ huyền diệu, sâu thẳm, ai có thể cự lại được? Vua Thuấn là bậc 

đại thánh nhân mà vẫn còn thích suy xét những lời nông cạn, huống là 

những lời lẽ tinh thâm, thuần túy tột bậc thiết thực đối với thân tâm này 

ư? Nguyện ai nấy quý trọng, gìn giữ để làm tấm gương soi sáng tương 

lai thì gia đình may mắn lắm mà thiên hạ cũng may mắn lắm thay! 

14.  Lời  đề  từ  và  bài  tựa  cho  sách  Đại  Thừa  Bách  Pháp  Minh  Môn 

Luận Giảng Nghĩa 

 Thế pháp, xuất thế pháp, 

 Chỉ do một tâm tạo. 

 Tâm sanh thì pháp sanh, 

 Tâm diệt, pháp bèn diệt. 

 Muốn hiểu cách diệt tâm, 

 Phải biết cội nguồn pháp. 

 Hễ hiểu cội nguồn pháp, 

 Pháp diệt, tâm chẳng còn. 

 Ngũ Uẩn đã không tịch, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 249 of 315

 Nhất Chân cũng chẳng lập. 

 Viên mãn Bồ Đề đạo, 

 Độ hết thảy khổ ách. 

Đại  Thừa  Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận145  là  do  Thiên  Thân  Bồ  Tát 

muốn  cho  người  đời  đều  biết  bản  thể  bất  sanh,  bất  diệt,  thường  trụ  bất 

biến của cái tâm, nên tạo ra luận này nhằm giảng rõ:   “Tất cả các pháp 

 thế gian hay xuất thế gian nếu gom về số mục đại cương thì có một trăm 

 pháp”.  Trong một trăm pháp ấy, chỉ có một pháp Chân Như là chủ thể, 

những  pháp  khác  đều  nương  theo  Chân  Như  mà  lập.  Nếu  hiểu  rõ  hết 

thảy  các  pháp  vốn  tự  bất  sanh  thì  hết  thảy  các  pháp  đều  là  Chân  Như. 

Như vậy thì pháp nào cũng viên thông, sự gì cũng là đạo. Tịch - chiếu 

cùng dung thông, đâu đâu cũng gặp nguồn. Nếu tùy theo căn cơ để lợi 

sanh thì vạn đức phô bày trọn vẹn. Nếu tâm ngầm khế lý thì một pháp 

chẳng lập! 

Quán Thế Âm Bồ Tát dùng Bát Nhã sâu xa để soi thấy Ngũ Uẩn đều 

không.  Ngũ  Uẩn  là  danh  xưng  đại  lược  của  trăm  pháp.  Đã  thấy  chúng 

đều là không thì Ngũ Uẩn đều trở thành Bát Nhã sâu xa. Như Phật quang 

vừa chiếu đến thì mọi tối tăm đều tiêu, không một tí tẹo đen tối nào còn 

lưu lại được! Người học đạo hiểu được chỗ quan yếu này thì Tánh hay 

Tướng, Hiển hay Mật đều hệt như nhau. Nếu không, sẽ chấp vào lời lẽ, 

trọn chẳng có chỗ chỉ quy; vào biển đếm cát, uổng công nhọc nhằn! Cư 

sĩ Quý Thánh Nhất túc căn sâu dầy, quyết chí siêng học, thân cận pháp 

sư  Đế  Nhàn  chùa  Quán  Tông  đã  lâu,  đã  hiểu  được  tâm  yếu  của  tông 

Thiên Thai, lại còn đọc rộng rãi các kinh luận thuộc Tánh - Tướng, hiểu 

trọn  vẹn  các  đế  lý  Chân  và  Tục.  Khi  trước  đã  chú  giải  Tâm  Kinh,  nay 

lại chú giải luận này để mong sao Tánh Tông lẫn Tướng Tông đều như 

nước  hòa  với  sữa,  tu  trì  đơn  hay  kép  tùy  theo  ý  mình  ưa  thích.  Ông  ta 

dùng những từ rõ ràng dễ hiểu để xiển dương khiến cho [người đọc có 

thể] hiểu được lý sâu. 

Ấy  là  vì  muốn  cho  người  đọc  đều  cùng  mở  mang  tri  kiến  chân 

chánh,  cùng  ngộ  pháp  môn  duy  tâm,  cùng  chứng  được  Chân  Như  sẵn 

145  Đại  Thừa  Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận  (Mahāyāna-śatadharma-prakāśamukha-

śāstra)  còn  gọi  là  Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận,  Bách  Pháp  Luận  v.v…  được  soạn 

bởi  Thiên  Thân  Bồ  Tát,  ngài  Huyền  Trang  dịch  sang  tiếng  Hán.  Bộ  luận  này  xoay 

quanh phần Bách Pháp Danh Số trong Du Già Sư Địa Luận, được coi là một bộ luận 

trọng yếu của Pháp Tướng Tông. Luận này phân loại hết thảy các pháp trong thế gian 

thành năm vị, một trăm loại lớn (ngũ vị bách pháp). Bộ luận này được chú giải rất 

nhiều bởi những vị đại đức nổi danh thuộc nhiều tông phái khác nhau như Khuy Cơ, 

Đại Thừa Quang, Đàm Khoáng, Hám Sơn Đức Thanh, Ngẫu Ích Trí Húc v.v… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 250 of 315

có trong trăm pháp, cùng thấy được tướng Không của các pháp nơi Ngũ 

Uẩn. Nếu người học từ chỗ rộng rãi thấy được chỗ ước lược, biết được 

cái chủ yếu trong mọi điều thì chẳng những các pháp chẳng thể đạt được 

mà ngay cả Chân Như, tướng Không cũng chẳng thể đạt được! Có như 

vậy thì mới vui sướng cuộc đời, không còn có chuyện gì phải vướng mắc 

nữa!  Nếu  như  căn  cơ  kém  hèn,  chẳng  thể  đạt  được  như  vậy;  cố  nhiên 

hãy  nên  sanh  lòng  tin  phát  nguyện,  niệm  danh  hiệu  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương,  như  ngài  Vĩnh  Minh  đã  dạy:   “Nhược  đắc  kiến  Di  Đà,  hà  sầu 

 bất khai ngộ”  (Nếu được thấy Di Đà, lo chi chẳng khai ngộ) chính là vì 

ý này. Do Quang mong trở về mà chưa được, thường nghĩ đến những ai 

đang còn rong ruổi nên mới nói lời này, đừng trách là “ăn nói dây cà ra 

dây  muống”  thì  may  mắn  lắm  thay!  (Ngày  mồng  Tám  tháng  Chạp  năm  Quý 

Dậu, tức năm Dân Quốc 22 - 1933) 

15.  Lời  tựa  cho  tác  phẩm  Phật  Thuyết  Tứ  Thập  Nhị  Chương  Kinh 

Tân Sớ 

Chân Như Phật Tánh, chúng sanh và Phật trọn không hai. Do tu trì 

nghịch hay thuận mà thánh - phàm khác biệt vời vợi một trời một vực! 

Ấy là vì chúng sanh tuy sẵn có Tánh Đức, nhưng trọn chẳng có Tu Đức. 

Dẫu có tu tập vẫn đều trái nghịch Tánh Đức, nên gọi là “nghịch tu”. Bởi 

vậy, Tánh Đức không có cách nào hiển hiện để thọ dụng được! Phật thì 

từ nơi Lý Thể của Tánh Đức sẵn có bèn dụng công Tu Đức về mặt Sự, 

do vậy Tam Hoặc146 đều hết sạch, bởi đó Nhị Nghiêm147 đều viên mãn. 

Công Tu Đức đến cùng cực thì Tánh Đức phô bày trọn vẹn, thường trụ 

Tịch  Quang,  hưởng  thụ  pháp  lạc;  nhưng  do  bi  tâm  vô  tận,  đức  Phật  lại 

thị hiện giáng sanh trong thế gian, thị hiện thành Chánh Giác, tùy thuận 

146 Tam Hoặc là ba loại phiền não căn bản tức Kiến Tư Hoặc, Trần Sa Hoặc và Vô 

Minh Hoặc. 

147 Nhị nghiêm: Gọi đủ là “nhị chủng trang nghiêm”, có hai cách hiểu: 

1)  Trí  Huệ  Trang  Nghiêm  và  Phước  Đức  Trang  Nghiêm.  Kinh  Đại  Bát  Niết  Bàn, 

quyển 27, giảng:  “Nhị Chủng Trang Nghiêm, một là trí huệ, hai là phước đức. Nếu 

 có Bồ Tát đầy đủ hai thứ trang nghiêm ấy thì sẽ hiểu biết Phật Tánh”.  Cách hiểu này 

thông dụng nhất. 

2)  Nhị  Nghiêm  là  hình  tướng  trang  nghiêm  và  đệ  nhất  nghĩa  trang  nghiêm.  Kim 

Cang Kinh Toản Yếu Sớ giảng: 

a. Hình tướng trang nghiêm: Con người nhận biết cõi Phật có đủ mọi thứ hình tướng 

trang nghiêm, nhưng biết đấy chưa phải là trang nghiêm chân thật. 

b. Đệ nhất nghĩa trang nghiêm: Tâm thanh tịnh không chấp trước, nương theo trí huệ 

chân thật, thông đạt cõi Phật nơi tự tánh, duy tâm hiển hiện. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 251 of 315

cơ  nghi  nói  đủ  mọi  pháp  khiến  cho  ai  nấy  đều  biết  lấy  “hạt  châu  trong 

chéo áo”, theo đường trở về nhà. 

Lại do chúng sanh đời Mạt Pháp chướng sâu, huệ cạn, nếu cậy vào 

tự lực quyết khó thể liễu sanh thoát tử ngay trong đời này. Do vậy, đặc 

biệt mở ra pháp môn tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương, khiến 

cho hàng phàm phu sát đất và các vị Bồ Tát tín giải tu chứng đều cùng 

nương  theo  hoằng  thệ  nguyện  lực  của  A  Di  Đà  Phật  vãng  sanh  Tây 

Phương  để  mong  triệt  chứng  Tánh  Đức  trọn  chẳng  tiếc  nuối  gì!  Đấy 

chính là khuôn phép lớn lao xuất thế độ sanh của đức Như Lai. Đức Phật 

thị hiện giáng thế tại Ấn Độ vào năm thứ 26 (969 trước Công Nguyên) 

đời  Châu  Chiêu  Vương.  Trải  qua  một  ngàn  năm  đến  năm  Vĩnh  Bình 

thứ mười (67) đời Hán Minh Đế, vua mới thỉnh hai vị Phạm tăng là tôn 

giả  Ca  Diếp  Ma  Đằng  (Kāśyapa  Mātanga)  và  tôn  giả  Trúc  Pháp  Lan 

(Dharmaratna)  mang  kinh  Phật,  tượng  Phật  tới  Lạc  Dương.  Hai  vị  tôn 

giả do thấy người Hoa mới nghe Phật pháp, nếu đem kinh viên đốn sâu 

xa  chỉ  dạy  thì  giáo  pháp  chẳng  phù  hợp  căn  cơ,  khó  thể  được  lợi  ích! 

Do thấy Tứ Thập Nhị Chương Kinh văn lẫn nghĩa rõ ràng, con người dễ 

lãnh hội, nên dịch ra tiếng Hán trước. 

Thế nhưng, Phật trí viên diệu, tuy cạn mà sâu, giáo lý viên đốn vẫn 

trọn đủ [trong bản kinh ấy]. Kẻ nhân thấy là nhân, người trí thấy là trí, 

tùy  theo  trí  thức  của  đương  sự  mà  thôi!  Chú  giải  kinh  này  chỉ  có  bản 

của  ngài  Ngẫu  Ích  là  nêu  bật  được  tông  chỉ,  những  bản  chú  giải  khác 

cũng đều có lợi cho căn cơ một thời. Cư sĩ Quý Thánh Nhất đã có huệ 

căn từ đời trước, quy y với bậc tri thức của tông Thiên Thai là pháp sư 

Đế Nhàn, đích thân được nghe diễn giảng, khá có tâm đắc. Do vậy, bèn 

tùy  duyên  diễn  nói,  nhưng  vẫn  luôn  chú  trọng  hướng  dẫn  về  Cực  Lạc. 

Đấy  chính  là  tuân  theo  chỗ  kết  đảnh  cuối  cùng  của  kinh  Hoa  Nghiêm, 

cũng  giống  như  điều  được  đề  xướng  trong  Thập  Nghi  Luận  của  Thiên 

Thai đại sư (Trí Giả đại sư). Bởi lẽ, pháp môn Tịnh Độ chính là chỗ quy 

túc của hết thảy các pháp môn. Hoa Nghiêm còn như thế, hậu học dám 

chẳng vâng theo ư? 

Gần  đây,  do  có  người  thỉnh  giảng  kinh  này,  [cư  sĩ  bèn]  thuận  theo 

thời nghi, đặc biệt viết lời sớ giải mới, lập ra cách thức hòng dễ dẫn dắt 

kẻ  mới  học  sẽ  được  nhờ  vào  đây  mà  tiến  đến  chỗ  cao  hơn;  do  đây  mà 

người ta sanh được lòng tin, ắt sẽ xoay vần khuyến hóa rộng rãi hơn. Bởi 

vậy,  chẳng  tiếc  lời  giảng  giải  tường  tận  để  không  một  nghĩa  nào  bị  ẩn 

kín. Một bữa, đưa cho Quang xem bản thảo, lại cậy viết lời tựa. Quang 

vừa sanh ra được sáu tháng liền bị bệnh mắt, trong suốt sáu tháng chưa 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 252 of 315

từng  mở  mắt,  nên  mục  lực  kém  xa  người  khác.  Nay  tuổi  đã  bảy  mươi 

lăm,  mục  lực  càng  suy  yếu,  chẳng  thể  xem  kỹ  ý  nghĩa,  đành  nêu  lên 

những  điểm  chánh  yếu  cho  xong  trách  nhiệm.  Mong  sao  những  ai  đọc 

kinh này và bản sớ giải này đều chú trọng hiểu tâm, rõ gốc, hiểu rõ pháp 

vô vi và xa lìa tài sắc, kiên quyết, dũng mãnh tu trì để mong đích thân 

chứng được vô thượng giác đạo “vô niệm, vô tác, phi tu, phi chứng”. 

16. Lời tựa ấn hành sách Tịnh Độ Sanh Vô Sanh Luận Giảng Nghĩa 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  lớn  lao  không  gì  ra  ngoài  được,  hết  thảy  pháp 

môn  không  pháp  nào  chẳng  lưu  xuất  từ  pháp  giới  này;  hết  thảy  hạnh 

môn  không  môn  nào  chẳng  trở  về  pháp  giới  này,  thật  sự  là  đạo  thành 

thủy  thành  chung  để  chư  Phật  viên  mãn  Bồ  Đề  mà  cũng  là  pháp  để 

chúng sanh cậy vào Phật từ lực hòng liễu thoát ngay trong đời này. Lý 

ấy  rất  sâu,  sự  ấy  cực  dễ.  Vì  thế  con  người  phần  nhiều  chẳng  thể  thấu 

hiểu những chỗ ẩn kín, nên hoặc cầu phước báo trời người, chẳng dám 

gánh vác ngay, hoặc bỏ tín nguyện cầu sanh để chuyên khán câu  “người 

 niệm Phật là ai” , khiến cho pháp do đức Như Lai đặc biệt lập ra để khắp 

hết thảy thượng thánh hạ phàm sẽ cậy vào Phật từ lực được cao dự Liên 

Trì hải hội ngay trong đời này bị trở thành pháp tự lực. 

Do đã không có tín nguyện, dẫu có đích thân thấy được [người niệm 

Phật] là ai thì cũng chỉ là đại triệt đại ngộ mà thôi! Nếu Phiền Hoặc chưa 


hết thì vẫn luân hồi y như cũ. Do cảnh duyên trược ác, kẻ mê mất đông 

đảo, muốn liễu sanh thoát tử ắt phải đợi đến năm con lừa! Chẳng đáng 

buồn sao? U Khê đại sư148 nương theo bổn nguyện, thị hiện giáng sanh, 

148 U Khê đại sư chính là ngài Truyền Đăng (không rõ năm sanh và năm mất), ngài 

họ Diệp, hiệu là Vô Tận. Xuất gia từ nhỏ với ngài Tiến Hiền Ảnh Am, sau theo học 

giáo  nghĩa  Thiên  Thai  với  ngài  Bách  Tùng.  Năm  Vạn  Lịch  thứ  mười  (1582)  đời 

Minh,  do  hỏi  ngài  Bách  Tùng  về  ý  chỉ  của  Lăng  Nghiêm  Đại  Định,  bị  ngài  Bách 

Tùng trừng mắt nhìn trân trối, Sư đột nhiên khế nhập. Năm Vạn Lịch 15 (1587), Sư 

sang  chùa  Cao  Minh  ở  U  Khê  dạy  dỗ  đồ  chúng,  nghiên  cứu  Thiền  lẫn  Tịnh.  Cuốn 

Tịnh Độ Sanh Vô Sanh Luận được hoàn thành trong thời gian này, điểm đặc sắc là 

vận dụng ý chỉ Tam Quán của tông Thiên Thai để xiển dương pháp môn Tịnh Độ. 

Năm  Vạn  Lịch  25  (1597),  Sư  lại  soạn  những  tác  phẩm  A  Di  Đà  Kinh  Lược  Viên 

Trung  Sao,  Lăng  Nghiêm  Kinh  Huyền  Nghĩa,  Tục  Xuất  Thiên  Thai  Sơn  Phương 

Ngoại Chí, Lăng Nghiêm Kinh Viên Thông Sớ, Tánh Thiện Ác Luận, Duy Ma Kinh 

Vô Ngã Sớ, Thiên Thai Truyền Phật Tâm Ấn Ký Chú. Sư thường tu các sám pháp 

Pháp Hoa, Đại Từ, Quang Minh, Di Đà, Lăng Nghiêm v.v… mỗi năm hành bốn thứ 

tam-muội.  Khi  lâm  chung,  Sư  viết  năm  chữ  Diệu  Pháp  Liên  Hoa  Kinh,  cao  giọng 

xướng đề kinh hai lượt, rồi thanh thản qua đời. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 253 of 315

hiểu trọn vẹn Giáo, ngộ tự tâm nơi Thiền, dốc lòng tu Tịnh nghiệp, lợi 

khắp  trời  người,  thương  những  kẻ  mê  muội  trong  cõi  đời,  chẳng  biết 

 “Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  vốn  là  duy  tâm  Tịnh  Độ;  đạo  sư  A  Di 

 Đà Phật vốn là tự tánh Di Đà”,  bèn bỏ sự thực để chấp lấy lý Không rồi 

dạy người khác niệm “tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh Độ”. Rốt cuộc cho 

rằng “đạo lợi khắp thánh phàm của đức Như Lai chỉ nhằm biểu thị pháp 

hoặc là chuyện ngụ ngôn”, chỉ mong khai ngộ, mặc kệ những điều khác, 

đến nỗi kẻ cao minh đâm ra chẳng bằng phường ngu phu ngu phụ cắm 

cúi  niệm  Phật  mà  có  thể  ngầm  thông  Phật  trí,  thầm  hợp  diệu  đạo,  cảm 

ứng  đạo  giao,  được  Phật  tiếp  dẫn  liền  được  vãng  sanh.  Căn  bệnh  là  do 

ham cao chuộng xa, chứ chưa thật sự hiểu sâu xa nguồn cội của sự cao 

xa. Rốt cuộc biến khéo thành vụng, cầu thăng lên đâm ra bị đọa xuống, 

thật đáng buồn thương! Đại Sư buồn xót khôn cùng, riêng soạn bộ [Tịnh 

Độ] Sanh Vô Sanh Luận nhằm chỉ thẳng tâm tánh của ba thứ tâm - Phật - 

chúng sanh không sai biệt. 

Tâm tánh ấy có đủ vô lượng đức, bất biến tùy duyên, tùy duyên bất 

biến, nơi phàm chẳng giảm, tại thánh không tăng. Do mê hay ngộ khác 

nhau đến nỗi có mười giới sai biệt. Nhưng ngay trong mười giới ấy, mỗi 

mỗi không gì chẳng phải là  “tâm sẵn đủ, tâm tạo, tâm làm, tâm là”.  Cầu 

sanh  Tây  Phương  chính  là  chân  vô  sanh,  do  sanh  về  cõi  Tây  Phương 

 “tâm  sẵn  đủ,  tâm  tạo,  tâm  làm,  tâm  là” ;  không  phải  như  kẻ  chấp  Lý 

phế Sự chỉ có cái danh xuông, chứ thật sự chẳng có cảnh Tây Phương! 

Ấy  chính  là   “quyết  định  sanh  nhưng  không  có  tướng  sanh,  quyết  định 

 vô sanh nhưng không có tướng vô sanh”,  sanh mà vô sanh vậy. Lấy tín 

nguyện niệm Phật để cầu sanh vào cõi Tây Phương “tâm sẵn đủ, tâm tạo, 

tâm làm, tâm là” của chính mình, cho nên tuy sanh mà không có tướng 

sanh, tuy không sanh nhưng chẳng trụ vào tướng vô sanh. Đấy chính là ý 

chỉ tổng quát của Sanh Vô Sanh Luận. 

Hiểu rõ điều này thì ai chịu trái nghịch Tánh để tạo nhân quả trong 

tam đồ lục đạo nữa ư? Ngay cả nhân quả xuất thế trong tam thừa cũng 

chẳng coi là cao tột, tiến thẳng vào nhân quả Bồ Đề vô thượng vậy. Luận 

này gồm có mười chương, mỗi mỗi đều lấy ý chỉ “tâm sẵn đủ, tâm tạo, 

tâm làm, tâm là”, Tam Đế, Tam Quán để giảng rõ ý nghĩa khiến cho đứa 

con cùng quẫn lê la ăn xin đích thân thấy được hạt minh châu nơi chéo 

áo,  gã  lữ  khách  cô  đơn  lênh  đênh  trở  về  quê  nhà  sẵn  có,  trên  khế  hợp 

Phật  tâm,  dưới  khế  hợp  thời  cơ.  Vì  thế  khi  Ngài  soạn  luận  xong,  đem 

giảng diễn, nhạc trời vang rền khắp hư không để tạo chứng cớ rõ rệt. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 254 of 315

Từ  đời  Minh  cho  đến  nay,  đã  hơn  ba  trăm  năm,  đời  nào  cũng  có 

người lưu thông truyền bá bộ luận này. Gần đây, thế đạo nhân tâm ngày 

càng đi xuống, người có lòng lo toan muốn vãn hồi biết rằng nếu chẳng 

nhờ vào sự lý “nhân quả ba đời, luân hồi lục đạo” như đức Phật đã dạy 

thì chẳng thể biến đổi lòng người được! Nếu chẳng nhờ vào pháp môn 

tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  sẽ  chẳng  thể  liễu  sanh  tử. 

Do vậy, họ đều nghiên cứu Phật học, nhưng vẫn riêng dốc sức nơi pháp 

môn  Tịnh  Độ.  Cư  sĩ  Quý  Tân  Ích149  ở  Hải  Môn  đã  có  huệ  căn  từ  đời 

trước, dốc lòng tin tưởng Phật thừa, từng được đích thân theo học giảng 

kinh dưới tòa của ngài Đế Nhàn. Đối với ý chỉ Tam Đế, Tam Quán của 

tông  Thiên  Thai  đã  hiểu  chắc  chắn  không  còn  sót  gì.  Do  vậy  các  cư  sĩ 

nơi thành Tô Châu thỉnh ông giảng giải luận này, ghi lại những lời giảng 

thành sách, đặt tựa đề là [Tịnh Độ Sanh Vô Sanh Luận] Giảng Nghĩa, sai 

Quang viết lời tựa. Do vậy, tôi bèn đọc văn ấy, đáng gọi là “nêu tỏ được 

lý, phù hợp Thật Tướng sâu xa, lời lẽ hay khéo như hoa trời”. Nguyện 

những  độc  giả  cùng  vâng  lãnh  ý  nghĩa  “tâm  sẵn  đủ,  tâm  tạo,  tâm  làm, 

tâm là” để rồi chân tín, nguyện thiết, chí thành niệm Phật, cầu sanh Tây 

Phương thì mới chẳng phụ ngài U Khê một phen khổ tâm tạo luận cũng 

như ông Quý giảng nghĩa vậy! 

17. Lời tựa mừng thọ vợ chồng tiên sinh Lý Phụng Kỳ 

Con  người  sống  trong  thế  gian  thọ  hay  yểu,  cùng  quẫn  hay  hanh 

thông, đều có nhất định hoặc không nhất định. Hễ nhất định thì Nho gia 

gọi là Mạng, gọi là  “thiên tích”  (trời ban cho). Nhưng trời đại công vô 

tư, há lẽ nào lại ban phát cao - thấp khác xa nhau, muôn phần chẳng bình 

đẳng ư? Há lẽ nào trời cũng có tư dục đối xử nồng hậu hay lợt lạt, khinh 

- trọng ư? Nhà Nho chẳng nói đến ba đời, vì thế coi cái nhân đời trước là 

“mạng trời’ (Thiên Mạng), chẳng biết nhà Phật gọi cái Thiên Mạng vừa 

được nhắc đến ấy là quả báo! Đức Phật gọi thân này là Báo Thân. “Báo” 

có  nghĩa  là  do  cái  nhân  gồm  những  điều  thiện,  sự  ác  đã  tạo  trong  đời 

trước  nên  cảm  lấy  cái  quả  phải  hứng  chịu  thọ  -  yểu,  cùng  quẫn  -  hanh 

thông trong đời này. Những điều ấy có nhất định. 

Còn bất định là dốc chí tu trì, tích lũy điều lành và công đức, mong 

thành  thánh,  thành  hiền,  hay  mặc  sức  phóng  túng,  buông  lung  không 

kiểm điểm, lười nhác quá mức, tự ruồng rẫy, tự phụ bạc chính mình. Ấy 

149 Tức cư sĩ Quý Thánh Nhất đã được Tổ nhắc đến trong hai bài trên, Tân Ích là tên 

thật, còn Thánh Nhất là pháp danh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 255 of 315

là vì sức của những điều thiện sự ác đã làm trong đời này mạnh mẽ nên 

chuyển  biến  những  nghiệp  báo  trong  đời  trước  khiến  cho  chúng  sanh 

trở thành tốt đẹp hơn hay kém cỏi hẳn đi. Điều này thường được gọi là: 

 “Trời định thắng người, nhưng người định cũng thắng được trời” . Kinh 

Thi  ghi:   “Vĩnh  ngôn  phối  mạng,  tự  cầu  đa  phước” (Thường  suy  nghĩ 

xem hành vi của chính mình có hợp với lẽ trời hay không để mong cầu 

cuộc sống được hưởng nhiều điều tốt đẹp) .  Kinh Thư chép:   “Tác thiện 

 giáng  chi  bách  tường,  tác  bất  thiện  giáng  chi  bách  ương”   (Làm  điều 

lành thì trăm điều tốt đẹp giáng xuống, làm điều bất thiện, trăm tai ương 

sẽ giáng xuống). Kinh Dịch chép:  “Tích thiện chi gia tất hữu dư khánh, 

 tích  bất  thiện  chi  gia  tất  hữu  dư  ương”.   Lễ  Ký  chép:   “Cố  đại  đức  tất 

 đắc kỳ lộc, tất đắc kỳ vị, tất đắc kỳ danh, tất đắc kỳ thọ” (Vì thế, những 

người có đức lớn lao ắt sẽ được hưởng lộc, ắt sẽ có địa vị, ắt sẽ có danh 

tiếng, ắt sẽ sống lâu). Những lời ấy đều là ước theo những gì cảm được 

bởi sự tu trì trong đời này để nói. Do vậy, biết:  “Mạng do chính ta làm 

 chủ,  phước  do  chính  ta  cầu!”   Quyền  [hưởng  nhận]  “thọ,  giàu,  mạnh 

khỏe, bình yên” do ta thao túng; chẳng qua trời do thấy ta tu trì bèn soi 

xét ban tặng mà thôi, chứ chẳng hề có chuyện hậu đãi hay lợt lạt, khinh 

hay trọng trong ấy! 

Tiên sinh Phụng Kỳ có chí nơi ấy, vì thế khi còn đang dốc chí học 

hành,  do  gia  đạo  bần  hàn,  con  cái  đông  đúc,  sợ  cao  đường  (mẹ)  chắc 

phải  ưu  tư,  bèn  lo  buôn  bán  ở  Thượng  Hải,  mong  sẽ  thỏa  chí  phụng 

dưỡng. Nào ngờ chọn lầm kẻ quản lý, chưa đầy ba năm mà đã hụt vốn 

quá nửa. Ông bèn dốc chí xét đoán thời cơ, chuyên tâm tự quản lý. Mới 

được một năm đã được lời to, do vậy buôn bán phát đạt, ngày càng hưng 

thịnh, bèn vừa phụng dưỡng cha mẹ, anh em êm ấm, giúp đỡ kẻ nghèo 

khó, mở trường học để làm cái gốc tạo lập lớn lao hòng “kế thừa người 

trước, mở mang cho người sau”, thực hiện rộng rãi hoài bão “dân là ruột 

thịt, loài vật giống như ta”. 

Bà vợ đức hạnh của ông ta là Hoàng phu nhân, bẩm tánh hiền thục, 

ôn  hòa,  cung  kính,  đoan  trang,  thận  trọng,  nên  được  bố  mẹ  chồng,  chị 

em  dâu,  vợ  lẽ  v.v…  yêu  mến.  Gia  đình  thuận  thảo,  không  ai  kèn  cựa. 

Đối với chuyện nuôi dạy con cái thì áp dụng cách giáo hóa vừa từ vừa 

nghiêm, khoan dung lẫn nghiêm khắc. Dẫu không phải là con do chính 

mình đẻ ra vẫn chăm chút còn hơn con đẻ. Đức đẹp ấy thật đáng làm bậc 

mẫu nghi trong chốn khuê các, làm bậc thầy nêu gương cho nữ giới. Vì 

thế, con cái đều thành tài. Liêu Tường thành thật, đáng tin, không dối trá, 

kế nghiệp buôn bán rất thành công. Vinh Tường thì an cư lạc đạo, hoằng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 256 of 315

dương Phật pháp. Cháu trai, cháu gái đều sẵn tánh thuần hậu, tương lai 

sẽ  thành  tài  lập  đức  là  điều  có  thể  đoán  trước  được.  Phàm  những  điều 

này  đều  do  tiên  sinh  và  phu  nhân  đức  dầy,  lòng  nhân  sâu  đậm  vun  bồi 

mà ra. 

Ôi!  Ngũ  Phước  được  nói  trong  sách  Hồng  Phạm,  không  một  điều 

nào [hai vợ chồng tiên sinh] chẳng có đủ. Đang trong lúc hai vị cùng thọ 

đến tuổi cổ hy (bảy mươi tuổi) này, nếu chẳng dâng lời chúc tụng, ắt sẽ 

tự khuất, khuất người. Than ôi! Quang là đệ tử Phật, Phật sẵn lòng mong 

cho hết thảy chúng sanh đều được thành Phật vì hết thảy chúng sanh đều 

có  Phật  Tánh,  đều  kham  làm  Phật.  Phật  thọ  vô  lượng  giống  như  mười 

phương, chúng sanh đã sẵn đủ Phật tánh thì cớ sao tuổi thọ lại khác biệt? 

Chỉ vì chúng sanh mê chưa ngộ, trái nghịch giác, xuôi theo trần lao, do 

tình sanh nên trí bị cách ngăn, do tâm tưởng biến đổi nên hình thể khác 

biệt. Do vậy mới có tam giới lục đạo, đủ mọi hiện tượng khổ - vui. Thọ 

mạng trong nhân gian cao lắm cũng không ngoài trăm năm, dẫu cõi trời 

Phi  Phi  Tưởng  thọ  đến  tám  vạn  bốn  ngàn  đại  kiếp,  nhưng  đến  khi  hết 

tuổi thọ vẫn phải đọa xuống dưới. Rốt cuộc so với con phù du (con vờ) 

sáng sanh tối chết nào có khác gì! 

A  Di  Đà  Phật  phổ  độ  chúng  sanh,  chỉ  cần  có  lòng  tín  nguyện  trì 

danh hiệu Phật, chắc chắn lâm chung được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây 

Phương.  Đã  vãng  sanh  Tây  Phương  thì  sẽ  siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu 

sanh thoát tử, thân cận Di Đà, kề cận hải chúng, chứng Vô Sanh Nhẫn, 

lên  địa  vị  Bất  Thoái,  ngay  trong  một  đời  này  liền  viên  thành  Phật  đạo. 

Lợi ích ấy dù hết cả kiếp vẫn khó nói trọn! So với những gã câu nệ hẹp 

hòi, tự xưng là thông gia, nhưng lại mua rương trả châu, bỏ vàng gánh 

gai thì nào phải chỉ khác biệt vời vợi một trời một vực ư? Đấy là pháp 

dễ tu trì nhất, dễ thành tựu nhất trong Phật pháp, lợi ích ấy lại vượt trỗi 

hết thảy các pháp khác, bởi đã lấy Quả Địa Giác làm Nhân Địa Tâm, cho 

nên nhân trùm biển quả, quả tột nguồn nhân. Tiên sinh và phu nhân nếu 

chẳng  vì  thấy  con  người  [Quang  kém  hèn]  mà  vứt  bỏ  lời  này  thì  trong 

ao bảy báu nơi cõi Tây Phương sẽ lại lập tức thấy trổ hai đóa sen tử kim. 

Xin hãy suy nghĩ sâu xa, xin hãy suy nghĩ sâu đậm vậy! 

18. Lời tựa cho cuốn Văn Sao Trích Yếu 

Thuốc  không  sang  -  hèn,  thuốc  chữa  được  bệnh  là  thuốc  hay.  Pháp 

không tinh - thô, pháp hợp căn cơ là pháp diệu. Pháp môn tu trì vô lượng 

vô biên, bọn độn căn đời Mạt thật khó thể thông hiểu trọn khắp. Huống 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 257 of 315

hồ đã không chứng nhập thì làm sao có thể đạt lợi ích cho được? Quang 

túc  nghiệp  sâu  nặng,  hạnh  trong  hiện  đời  nhỏ  yếu,  lạm  dự  vào  Tăng 

chúng đã năm mươi năm. Một câu Phật hiệu vẫn chưa trì đến mức “tâm 

và Phật tương ứng”, nói gì các thứ pháp môn khác! Mười mấy năm qua 

thường có những người lầm nghe lời kẻ khác ngỡ Quang là tri thức đến 

nỗi  gởi  thư  từ  qua  lại  để  cầu  khai  thị.  Cố  nhiên  Quang  nghiêm  túc  giữ 

bổn phận, đem những gì chính mình biết được và chính mình tu tập thưa 

trình. Nếu người hỏi kiến thức cao minh, trí huệ rộng lớn, liền xin người 

ấy  hãy  chuyển  sang  hỏi  bậc  cao  nhân,  quyết  chẳng  dám  đem  sự  hèn  tệ 

của chính mình để ngăn giữ người, đến nỗi họ chẳng thể đạt đến chỗ cao 

minh, khuất lấp thiên tư, tài đức của họ. 

Có kẻ bảo Quang nghiêm cấm người khác đọc tụng, nghiên cứu kinh 

luận Đại Thừa, chẳng biết phàm ai đến chỗ Quang xin dạy bảo, nếu như 

[người thưa hỏi ấy] thân vướng vít trong lưới tục, hoặc tuổi tác đã cao; 

đối với những kẻ bận bịu công việc, tháng ngày chẳng còn mấy, mà vẫn 

dạy họ xem đọc, nghiên cứu tràn lan, trước hết chẳng dạy họ hiểu rõ rệt 

thấu  triệt  nguyên  do  của  pháp  môn  Tịnh  Độ,  chắc  họ  sẽ  có  phần  gieo 

thiện căn, hiểu giáo lý, đối với chuyện liễu sanh thoát tử, sợ sẽ chẳng có 

hy vọng gì bởi chỉ chú trọng đọc tụng, nghiên cứu để mong khai ngộ tự 

chứng, chẳng còn chú trọng tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương. 

Họ  chẳng  biết  phàm  phu  đầy  dẫy  Hoặc  nghiệp,  muốn  cậy  vào  tự  lực 

để  liễu  sanh  thoát  tử  ngay  trong  đời  này  còn  khó  hơn  lên  trời.  Vì  vậy, 

Quang chẳng nề hà bị chê bai, giãi tấm lòng thành bảo ban. 

Có  những  kẻ  chẳng  hiềm  lời  lẽ  hủ  bại  của  Quang  là  ô  uế  bèn  lưu 

truyền,  đặt  tên  là  Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao.  Lại  có  người  chọn  lấy 

những ý cốt yếu, phân loại, biên tập đặt tên là Gia Ngôn Lục. Cư sĩ Lý 

Huệ Thực ở huyện Thái lại muốn trích lấy những lời phù hợp kẻ sơ cơ 

để dẫn dắt những ai từng đọc sách Nho nhưng không hiểu rõ nguyên do 

vì  sao  Nho  và  Thích  “đồng  nhưng  bất  đồng,  bất  đồng  nhưng  đồng”  sẽ 

học  Phật,  tổng  cộng  là  bấy  nhiêu  bài  đó,  tính  in  ra  để  lưu  truyền  rộng 

khắp, cậy tôi viết lời tựa. Tôi nói: “Đã có Gia Ngôn Lục, cần gì lại phải 

in  trích  yếu?”  Ông  ta  đem  những  ý  trên  đây  để  cố  thỉnh,  đành  thuật 

những điều chánh yếu vậy! 

19. Lời tựa tái bản cuốn Bát Nhã Dung Tâm Luận 

Kim Cang Kinh chính là khuôn mẫu do đức Phật dạy con người phát 

Bồ Đề tâm, hành Bồ Tát đạo, xa lìa trọn vẹn phàm tình - thánh kiến để 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 258 of 315

hành  lục  độ  vạn  hạnh.  Vì  thế  nói:   “Ngã  ưng  diệt  độ  nhất  thiết  chúng 

 sanh, diệt độ nhất thiết chúng sanh dĩ, thực vô chúng sanh đắc diệt độ 

 giả”  (Ta hãy nên độ hết thảy chúng sanh, diệt độ hết thảy chúng sanh rồi 

mà  thật  ra  chẳng  có  chúng  sanh  nào  được  diệt  độ  cả).  Ấy  là  vì:  Trong 

chẳng thấy tướng Ta là người hóa độ; ngoài thì chẳng thấy tướng người 

được  độ  và  tướng  chúng  sanh;  giữa  là  chẳng  thấy  có  tướng  thọ  giả150 

chứng đắc Vô Dư Niết Bàn. Xa lìa trọn vẹn bốn tướng, chẳng vướng vào 

sáu  trần,  nên  được  xứng  tánh  tu  trọn  khắp  lục  độ  vạn  hạnh  để  trên  cầu 

Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng  sanh.  Đấy  gọi  là   “không  trụ  vào  đâu  để 

 sanh  tâm,  sanh  tâm  nhưng  không  trụ  vào  đâu”.   Nếu  có  trụ  thì  cái  tâm 

được sanh ấy sẽ đọa trong phàm tình thánh kiến, sẽ trái nghịch với nghĩa 

 “tam  luân  thể  không151,  nhất  đạo  thanh  tịnh”.   Do  vậy,  một  câu   “hãy 

 nên không trụ vào đâu để sanh tâm” quả thật là cương yếu của bài kinh 

này,  mà  cũng  là  kim  chỉ  nam  cho  hết  thảy  những  người  hành  Bồ  Tát 

đạo. 

Dung Tâm Luận của U Khê đại sư đã ước theo tứ giáo (Tạng, Thông, 

Biệt, Viên) để giải thích, nhưng hội quy về Viên Giáo ngõ hầu người tu 

trì rốt ráo đạt được lợi ích thật sự, quả thật đã khế hợp sâu xa Phật tâm, 

hữu ích cho pháp đạo. Tiếc là chưa được lưu thông, khá đáng tiếc nuối! 

Đại  sư  Thiện  Pháp  sao  được  một  bản,  cư  sĩ  Vương  Mưu  Phụng  trông 

thấy  nguyện  khắc  ván,  cậy  Quang  giảo  chánh  những  chỗ  sao  chép  sai 

lầm. Do vậy tôi bèn đại lược chọn lấy những nghĩa trọng yếu của kinh 

Kim Cang để ghép vào đầu sách nhằm mong người đọc luận này sẽ có 

cái để hướng dẫn. (Cuối Thu năm Đinh Mão, tức năm Dân Quốc 16 - 1927) 

150  Thọ  Giả  tướng  (Jīvasamjñā):  Theo  quan  điểm  thông  tục,  mỗi  cá  thể  sẽ  có  một 

linh hồn hoặc nhân cách, linh hồn ấy sẽ luân chuyển thọ sanh, tồn tại thật sự. Đó gọi 

là  Thọ  Giả  Tướng.  Trong  Kim  Cang  Bát  Nhã  Sớ,  quyển  3,  ngài  Cát  Tạng  đã  viết: 

 “Ngoại  đạo  chấp  có  Thần  Ngã,  chết  đây  sanh  kia,  trải  khắp  sáu  đường  nên  gọi  là 

 Thọ Giả” . Ngoài ra, theo quyển 2 của kinh Đại Phẩm Bát Nhã thì Thọ Giả chính là 

một trong mười sáu tên gọi khác của Ngã. 

151 “Tam luân thể không” là lúc bố thí thì người bố thí, kẻ tiếp nhận và vật bố thí đều 

vốn là không, phá sạch tướng chấp trước. Nói chi tiết hơn thì: 

1)  Thí  Không:  Đối  với  người  bố  thí  thì  thân  ta  vốn  là  không,  đã  biết  là  vô  ngã,  sẽ 

không còn có cái tâm mong cầu phước báo, nên gọi là Thí Không. 

2) Thọ Không: Đã thấu hiểu không có người bố thí thì cũng không có người nhận, 

nên chẳng khởi lên ý tưởng ngạo mạn, nên gọi là Thọ Không. 

3) Thí Vật Không: Chữ Vật chỉ cho những của cải, vật chất. Đã thấu hiểu hết thảy là 

không thì dù có được thí cũng thấy như không thí, chẳng khởi ý tưởng tham cầu nên 

gọi là Thí Vật Không. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 259 of 315

20. Lời tựa cho sách Phổ Khuyến Học Phật Đàm 

Phật pháp lớn lao không gì chẳng bao trùm, không gì nhỏ nhặt chẳng 

được nêu lên. Phàm ai muốn học thì phải nên chú trọng thực hành. Nếu 

không,  sẽ  như  đọc  toa  thuốc  nhưng  chẳng  uống  thuốc,  muốn  cầu  lành 

bệnh há có được chăng? Do vậy, người niệm Phật cần phải giữ vẹn luân 

thường, trọn hết chức phận của chính mình, dứt lòng tà, giữ lòng Thành, 

đánh  đổ  những  ham  muốn  xằng  bậy  để  khôi  phục  lễ  nghĩa,  biết  nhân 

hiểu quả, mong thành thánh thành hiền, đừng làm các điều ác, vâng giữ 

các điều lành. Lại còn phải thật sự vì sanh tử, phát Bồ Đề tâm, dùng tín 

nguyện  sâu  trì  danh  hiệu  Phật,  quyết  định  cầu  sanh  thế  giới  Cực  Lạc. 

Dùng những điều này để tự hành, lại còn dùng để dạy người, khiến cho 

trong là gia đình, ngoài là người đời đều cùng được thấm nhuần sự giáo 

hóa của Phật, cùng sanh Tịnh Độ, ngõ hầu chẳng cô phụ sự giáo hóa của 

đức Phật, chẳng phụ tánh linh của chính mình. 

Nếu hờ hững nghiên cứu tràn lan các thứ pháp môn và cũng nương 

theo  đó  tu  trì  thì  sẽ  có  phần  làm  một  vị  đại  thông  gia  và  hưởng  phước 

báo  trời  người  trong  đời  sau,  chứ  muốn  liễu  sanh  thoát  tử,  siêu  phàm 

nhập  thánh  sợ  khó  thể  mộng  được!  Vì  sao  vậy?  Do  hết  thảy  các  pháp 

môn  đều  phải  đoạn  Hoặc  chứng  Chân  thì  mới  hòng  liễu  sanh  thoát  tử, 

chứ  không  như  pháp  môn  Tịnh  Độ:  Cậy  vào  Phật  từ  lực  sẽ  có  thể  đới 

nghiệp vãng sanh. Phật lực, tự lực khác biệt hệt như một trời một vực! 

Hiểu rõ điều này sẽ chẳng dám cậy vào tự lực, vứt bỏ Phật lực để kéo dài 

kỳ hạn liễu sanh tử tới bao nhiêu số kiếp trong vị lai. 

Cư sĩ Lưu Đạt Huyền do thấy đại kiếp tràn ngập, chẳng có lúc nào 

thái bình, bèn lắng lòng nghiên cứu kinh Phật, mới biết “Phật pháp là cái 

gốc của hết thảy pháp”. Nếu có thể y theo lời Phật dạy để hành thì trên là 

đoạn Hoặc chứng Chân hòng khôi phục bản tánh, dưới là đổi ác hướng 

lành để làm hiền nhân. Hiền nhân có thể dùng thân để hướng dẫn người 

khác,  trong  là  gia  đình,  ngoài  là  người  đời  đều  sẽ  nhìn  theo  bắt  chước 

làm lành, thay đổi phong tục nhưng chẳng hay chẳng biết. Mạnh Tử nói: 

 “Cùng tắc độc thiện kỳ thân” (Hễ cùng quẫn thì riêng mình thiện). Nếu 

làm được những điều như vừa nói trên đây thì dẫu cùng quẫn vẫn có thể 

làm cho làng ấp đều cùng được thiện đâu có khó chi? Do vậy, bèn dùng 

lời  văn  thông  tục  để  soạn  thành  mấy  chục  thiên  Phổ  Khuyến  Học  Phật 

Đàm  (những  lời  bàn  luận  nhằm  khuyên  khắp  mọi  người  đều  học  Phật) 

để mong người trí lẫn kẻ ngu đều cùng hiểu, ai nấy đều tu trì thì thiên hạ 

thái bình, nhân dân yên vui chắc sẽ đích thân thấy được. [Trong lời tựa 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 260 of 315

cho sách này], cư sĩ Phạm Cổ Nông đã nêu bày những điều ẩn kín, Bất 

Huệ chỉ nói đến sự thực hành trong khi học Phật và đường nhanh tắt để 

liễu sanh tử nhằm làm cho ai nấy đều cùng liễu sanh thoát tử ngay trong 

đời này. So với cậy vào tự lực để tu trì hết thảy các pháp khác thì sự khó 

- dễ còn gấp mấy lần sự khác biệt giữa ngày và kiếp vậy!  (Đầu Thu năm 

Canh Ngọ (1930) thời Dân Quốc) 

21. Lời tựa sách Nhân Quả Thực Chứng 

Nhân quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân thế gian lẫn xuất thế 

gian  bình  trị  thiên  hạ,  độ  thoát  chúng  sanh.  Khổng  Tử  khen  ngợi  Châu 

Dịch, vừa mở đầu liền nói:  “Tích thiện chi gia tất hữu dư khánh, tích bất 

 thiện chi gia tất hữu dư ương”  (Nhà nào tích thiện điều vui có thừa, nhà 

nào  tích  điều  bất  thiện  tai  ương  có  thừa).  Nhìn  từ  bề  mặt,  câu  nói  này 

luận về sự vui mừng, tai ương ảnh hưởng tới con cháu; chứ nếu luận trên 

thực  tế,  sự  vui  mừng  hay  tai  ương  quy  về  bản  thân  người  ấy  càng  lớn 

hơn gây ảnh hưởng đến con cháu nhiều lắm. Cơ Tử trần thuật sách Hồng 

Phạm, cuối cùng mới nói:  “Hưởng dụng ngũ phước, oai dụng lục cực”  

(Thuận  theo  lẽ  phải  thì  sẽ  được  hưởng  năm  điều  phước,  hễ  trái  nghịch 

thì sẽ hứng chịu sáu điều khổ cực). “Dụng” (用) nghĩa là “sẽ”. “Cực” (極

) là khốn cùng, khổ sở, đau đớn. Trên thực tế, Ngũ Phước Lục Cực đã 

thể  hiện  cái  nhân  thiện  hay  ác  trong  đời  trước  và  quả  báo  thiện  hay  ác 

trong  đời  này.  Trong  kinh  điển  Nho  gia  khi  nói  về  tiền  nhân  hiện  quả 

(nhân đời trước, quả đời này) và hiện nhân hậu quả (nhân đời này, quả 

đời sau) thì hai câu nói ấy của Khổng Tử và Cơ Tử rõ ràng nhất. 

Kinh Phật nói nhân quả ba đời tường tận, chu đáo nhất. Nói toát yếu 

là:  “Dục tri tiền thế nhân, kim sanh thọ giả thị. Dục tri lai thế quả, kim 

 sanh tác giả thị”  (Muốn biết cái nhân đời trước thì những gì phải hứng 

chịu trong đời này chính là nó đấy; muốn biết quả đời sau thì [hãy nhìn 

vào] những gì đã làm trong đời này). Con người thường gọi khổ - sướng, 

hên - xui phải hưởng chịu trong đời này là Mạng, cho đó là mệnh lệnh từ 

cõi trời, nào biết đấy chính là quả báo của những điều thiện - ác do chính 

mình đã làm trong đời trước. Trời đâu có hạ lệnh hậu đãi người kia, bạc 

đãi kẻ này? Vì thế, sách Cảm Ứng Thiên chép:  “Họa phước vô môn, duy 

 nhân tự chiêu”  (Họa - phước không có cửa, chỉ do con người tự chuốc 

lấy). 

Quả báo thiện - ác như bóng theo hình. Nếu biết được lý này thì trên 

chẳng oán trời, dưới chẳng hờn người, dè dặt, kiêng nể, kinh sợ tu tỉnh, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 261 of 315

trừ khử những món vật tư dục trong tâm chính mình thì chánh tri sẵn có 

trong tự tâm sẽ phát hiện. Do vậy, kẻ mất niệm thành cuồng sẽ đều khắc 

chế  được  ý  niệm  mà  trở  thành  thánh.  Đấy  chính  là  loại  nhân  quả  được 

nói bởi Nho giáo mà còn có lợi ích lớn lao như thế, huống hồ đức Phật 

dạy con người tu Giới - Định - Huệ, đoạn tham - sân - si, đừng làm các 

điều ác, vâng làm các điều lành! Thoạt đầu là đoạn sạch Phiền Hoặc thế 

gian, liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh. Tiếp đến là dần dần tấn 

tu cho đến khi Chân cùng, Hoặc tận, huệ mãn, phước trọn, triệt chứng tự 

tâm, thành Bồ Đề đạo, đều chẳng ra ngoài nhân quả. Do vậy nói:  “Nhân 

 quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân thế gian lẫn xuất thế gian bình 

 trị thiên hạ, độ thoát chúng sanh”.  

Tống Nho cho Phật nói nhân quả ba đời, luân hồi trong lục đạo chính 

là  căn  cứ  để  gạt  gẫm  hạng  ngu  phu  ngu  phụ  tuân  phụng  giáo  pháp  của 

Ngài, chứ thật ra không có chuyện ấy. Hơn nữa, con người chết rồi thì 

hình hài sẽ hư mất, thần thức cũng phiêu tán, dẫu bị chặt - chém - xay 

-  giã  sẽ  thi  thố  vào  đâu?  Hơn  nữa,  thần  hồn  đã  tản  mát  rồi,  lấy  ai  để 

thọ sanh? Họ đả phá, bài xích nhân quả khiến cho con người không có 

cái để e sợ, không có gì để mong mỏi thì thiện không có gì để khuyên, 

ác không có gì để trừng phạt. Do thiện hay ác đều không có nhân quả, 

Nghiêu hay Kiệt thì cũng đều chết sạch, kẻ không có chí hướng cao xa 

ai lại chịu khăng khăng làm lành, dè dặt kiêng ác để cầu cái hư danh sau 

khi đã chết ư? Đả phá, bài xích nhân quả luân hồi, hiểu sai be bét “cách 

vật  trí  tri”,  chỉ  lấy  “thành  ý  chánh  tâm,  trọn  hết  tình  nghĩa,  bổn  phận” 

để làm pháp giác ngộ cõi đời, giáo hóa dân chúng, sáng tỏ đạo, đạt đến 

bình trị, chẳng biết đôn đốc nơi “trừ khử món vật tư dục trong tự tâm để 

thấy được chánh tri sẵn có trong tự tâm, chỉ bày nhân quả báo ứng trong 

đời trước đời này, đời này đời sau” thì có khác gì xoi thủng đê để mong 

nước đừng chảy tràn lan, bỏ thức ăn mà mong dân chẳng bị chết đói, há 

có được chăng? 

May mắn là ai nấy sẵn có cái tâm có thể làm Nghiêu - Thuấn, có thể 

thành Phật. Bất hạnh là chẳng được dạy đúng pháp đến nỗi không tránh 

khỏi  làm  hạng  dân  quê,  làm  hạng  chúng  sanh  chẳng  biết  quay  về  cội, 

trở lại nguồn. Ông Châu Quần Tranh ở Vĩnh Gia từ thời thơ ấu đến lúc 

nhược  quan  (hai  mươi  tuổi)  chẳng  biết  nhân  quả,  đã  lâm  vào  tình  thế 

“thánh mất niệm thành cuồng”. Đến đầu thời Dân Quốc, do được nghe 

Phật pháp từ các bậc tiên triết và thiện tri thức trong làng, mới biết nhân 

quả, mong mỏi được là hạng người “khắc chế ý niệm, trở thành thánh”, 

khôn  ngăn  xót  mình  xót  người,  thương  mình  thương  người,  liền  đem 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 262 of 315

những sự tích nhân quả xác đáng, thiết thực do chính mình đã thấy nghe 

chép  lại  thành  một  cuốn  sách,  đặt  tên  là  Nhân  Quả  Thực  Chứng.  Tính 

đem in ra để mong ai nấy đều biết nhân rõ quả, siêu phàm nhập thánh, 

xin tôi viết lời tựa dẫn khởi, tôi bèn viết lời tựa này để nêu rõ những điều 

chánh yếu (Đầu Hè năm Kỷ Mão, tức năm Dân Quốc 28 - 1939) 

22. Lời tựa sách Triêu Mộ Khóa Tụng Bạch Thoại Giải Thích 

Đại giáo truyền sang phương Đông gần hai ngàn năm. Dù Tăng hay 

tục  ai  nấy  đều  tùy  theo  pháp  nào  gần  gũi  với  tánh  mình  mà  tu  trì.  Tuy 

pháp môn tu trì có đủ mọi thứ sai khác, nhưng tụng kinh, trì chú, lễ bái, 

sám hối, siêu độ cô hồn, cầu sanh Tịnh Độ thật sự là những điều chánh 

yếu.  Vì  thế,  từ  các  kinh  chú,  các  pháp  môn,  cổ  đức  đã  chọn  lọc  lấy 

những phần chánh yếu, soạn thành hai thời công khóa sáng - tối để các 

hành  nhân  y  theo  đó  tu  trì  nhằm  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  tăng  trưởng 

phước huệ, báo đáp Tứ Ân, siêu độ cô hồn. Do lòng Từ rộng lớn của đức 

Phật, do tận hết lòng Thành của chính mình, cố nhiên đạo ấy thông trên, 

thấu dưới, ích lợi ấy dù cõi âm hay dương gian đều chẳng hề thiếu sót. 

Do vậy, đạo tràng trong thiên hạ dù Tông hay Giáo, dù Luật hay Tịnh, 

không  đâu  chẳng  kính  vâng  lấy  đó  làm  chương  trình  [tụng  niệm]  nhất 

định. 

Đầu  đời  Thanh  đã  có  người  soạn  cuốn  Nhật  Khóa  Tiện  Mông152 

nhưng chỉ giải thích đại lược câu chữ mà thôi! Gần đây có pháp sư Hưng 

Từ soạn cuốn Nhị Khóa Hiệp Giải khá tường tận, rõ ràng, nhưng do văn 

tự hơi sâu nên kẻ sơ cơ chưa được lợi lạc cho lắm. Cư sĩ Hoàng Hàm Chi 

trong  mấy  năm  trước  đã  từng  soạn  cuốn  Sơ  Cơ  Tịnh  Nghiệp  Chỉ  Nam 

và  Di  Đà  Bạch  Thoại  Giải  Thích  in  tới  hơn  mấy  chục  vạn  bản.  Những 

người đề xướng học Phật ở những nơi khác đều tiếp tục thỉnh sách. Cố 

nhiên, Hoàng Hàm Chi biết văn Bạch Thoại chẳng thể nào súc tích, trang 

trọng như Văn Ngôn được, nhưng do nó có thể giúp cho người kém học 

vấn  sẽ  nhờ  vào  đấy  để  lãnh  hội  được,  nên  ông  hoàn  toàn  dùng  thể  văn 

Bạch  Thoại  để  giải  thích  khóa  tụng  sáng  tối.  Ông  rất  sợ  kiến  giải  của 

chính  mình  không  chừng  sẽ  có  những  chỗ  chưa  thấu  đáo  nên  mỗi  mỗi 

đều  cậy  người  bạn  là  cư  sĩ  Cố  Hiển  Vi  sửa  chữa.  Lại  do  thấy  những  ý 

nghĩa tột cùng của những danh tướng được nói đến trong sách ấy có lẽ 

[độc  giả]  chưa  hoàn  toàn  hiểu  trọn,  nên  trước  đấy  đã  viết  các  tập  sách 

Phật Pháp Đại Ý, Tâm Kinh Bạch Thoại Giải Thích và Di Đà Kinh Bạch 

152 Cuốn sách này do ngài Thích Hải Khoan biên soạn dưới đời vua Ung Chánh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 263 of 315

Thoại Giải Thích, khá nhiều tác phẩm đều được đề xuất lưu hành riêng. 

Hai  thời  khóa  tụng  có  được  bản  giải  thích  này  thì  kẻ  sơ  cơ  sẽ  nối 

tiếp nhau hưởng các thứ lợi ích chẳng thể nghĩ bàn. Tuy nhiên, trì tụng 

kinh chú quý tại chí thành. Dẫu trọn chẳng biết nghĩa, mà nếu có thể hết 

lòng thành, cạn lòng kính, kiền thành, khẩn thiết thọ trì thì lâu ngày chầy 

tháng tự nhiên sẽ nghiệp tiêu, trí rạng, chướng tận, tâm minh, còn có thể 

thấu hiểu trực tiếp ý Phật, huống là những giải thích về mặt văn tự và ý 

nghĩa của chúng ư? Nếu không, dẫu có thấu hiểu thông suốt, nhưng do 

chẳng chí thành thì chỉ trở thành tình kiến phàm phu, dò đoán suy lường 

mà  thôi;  chứ  không  có  cách  nào  đạt  được  lợi  ích  chân  thật  và  sự  cảm 

ứng chân thật của kinh! Do hoàn toàn là thức tâm153 phân biệt suy lường 

thì làm sao có thể ngầm thông Phật trí, thầm hợp diệu đạo, hễ vừa vượt 

thoát liền chứng nhập trực tiếp, mau chóng đạt lợi ích thù thắng? 

Thường thấy ngu phu ngu phụ cắm cúi tu trì đạt được lợi ích hơn hẳn 

kẻ  thông  minh  nhiều  lắm.  Ấy  là  vì  một  đằng  hết  lòng  Thành,  cạn  lòng 

kính, chuyên tâm nhất chí, còn một đằng thì hờ hững, lợt lạt, tán loạn, hư 

vọng suy lường mà ra! Xin các độc giả đều biết ý này, đấy chính là đã 

hiểu trọn ý nghĩa của kinh, khi trì tụng sẽ chẳng còn sanh phân biệt nữa, 

sẽ  như  đối  trước  thánh  dung  đích  thân  lắng  nghe  viên  âm,  trọn  không 

thấy có một niệm nào để được thì lợi ích ấy chẳng thể dùng ngòi bút để 

hình  dung  được  đâu!  Đấy  chính  là  bí  quyết  trì  tụng.  Nguyện  khắp  các 

đồng  nhân  đừng  coi  thường  lời  này  thì  may  mắn  lắm  thay!  (Giữa  Xuân 

năm Canh Ngọ, tức năm Dân Quốc 19 - 1930) 

23.  Lời  tựa  cho  lễ  truyền  giới  tại  Viên  Giác  thiền  viện  ở  Ngư  Sơn, 

huyện Sào 

Đức Như Lai dùng ba sự để giữ cho chánh pháp tồn tại lâu dài trong 

thế gian khiến cho chúng sanh đều được độ thoát. Ba sự ấy là gì? Chính 

là Giới - Định - Huệ. Do chúng sanh một mực trái nghịch đạo giác, xuôi 

theo trần lao, luân hồi trong lục đạo, nên nay đức Phật muốn làm cho họ 

bỏ  trần  lao  thuận  theo  đạo  giác,  hướng  tới  chứng  được  Niết  Bàn.  Nếu 

không  có  Giới  thì  chẳng  có  gì  trói  buộc,  ắt  sẽ  đến  nỗi  đuổi  theo  trần 

cảnh, khởi Hoặc, tạo nghiệp. Không có Định, sóng thức cuồn cuộn, làm 

sao  tâm  không  trụ  vào  đâu  cho  được!  Không  có  Huệ  sẽ  do  đâu  triệt 

chứng  được  chân  tâm  sẵn  có?  Vọng  Hoặc  huyễn  khởi  sẽ  do  đâu  mà 

153 Thức tâm (còn gọi là Tâm Sở Pháp), tức cái tâm bị chi phối bởi tác dụng của sáu 

thức hay tám thức; gọi như vậy để phân biệt với chân tâm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 264 of 315

nhanh  chóng  diệt  mất?  Vì  thế,  kinh  Lăng  Nghiêm  dạy:   “Nhiếp  tâm  là 

 Giới,  nhân  Giới  sanh  Định,  nhân  Định  phát  Huệ.  Đấy  gọi  là  Tam  Vô 

 Lậu Học”.  

Hãy  nên  biết:  Cả  ba  điều  này  chính  là  một,  tuy  một  nhưng  là  ba. 

Đừng cho rằng Giới chỉ là nền tảng ban đầu của Định và Huệ mà thôi! 

Phàm Luật Nghi Giới giữ cho thân chẳng làm [những điều ác] thì có thể 

gọi là nền tảng ban đầu, nhưng Định Cộng Giới giữ cho tâm chẳng khởi 

[những  vọng  niệm]  và  Đạo  Cộng  Giới154  nghiệp  tận  tình  không,  Chân 

cùng, trí rạng, há chẳng phải là toàn thể đại dụng của Định và Huệ ư? Há 

nên chỉ coi là nền tảng ban đầu ư? Nhưng Định Cộng Giới và Đạo Cộng 

Giới lấy Luật Nghi Giới làm bản thể, chỉ do công dụng trì giới sâu hay 

cạn mà lập ra hai cái tên ấy, chứ chẳng phải là nói đến thứ giới bổn nào 

khác  cả!  Người  đời  thường  lấy  Luật  Nghi  để  bàn  luận,  đến  nỗi  chẳng 

biết hoặc coi thường ý nghĩa chế giới lớn lao của đức Như Lai! Chẳng 

khởi sự từ Văn Huân155 mà mong đạt được Chân Giới, Chân Định, Chân 

Huệ, đáng than lắm thay! 

Pháp  đạo  của  đức  Như  Lai  có  phạm  vi  rộng  khắp  mười  cõi,  tuy 

các  bậc  đại  sĩ  hoằng  pháp  ai  nấy  đều  Tam  Học  viên  minh,  nhưng  do 

kiến  lập  môn  đình,  mỗi  vị  chẳng  thể  không  chuyên  chú  trọng  [nơi  một 

môn]. Hoặc chuyên chú nơi “Chỉ Tác Trì Phạm”156 thì thành Luật. Hoặc 

chuyên chú nơi tu quán giảng diễn thì thành Giáo. Hoặc chuyên chú nơi 

tham cứu bổn lai để mong triệt ngộ thì thành Tông (Thiền). Tông mang 

tên  là   “giáo  ngoại  biệt  truyền”   (truyền  riêng  ngoài  giáo)  còn  Luật  là 

 “giáo nội chân truyền” (chân truyền bên trong giáo). Nói  “biệt truyền”  

là muốn cho con người thấy được bản thể ở ngoài ngôn ngữ; chứ không 

có nghĩa là Tông vượt xa hẳn ra ngoài giáo lý! 

154 Luật Nghi Giới: Những giới luật do đức Phật chế định nhằm giữ cho ba nghiệp 

thân miệng ý của hành giả được thanh tịnh, ngăn ngừa những vọng niệm nẩy sanh, 

có  tác  dụng   “phòng  phi,  chỉ  ác”   (ngăn  ngừa  những  điều  sai  trái,  dứt  các  điều  ác). 

Định Cộng Giới: Giới đạt được do đạt đến mức tinh thuần nơi Định, tức là do Định 

tâm  bất  tán  nên  luôn  giữ  được  giới  thể,  giới  tướng  thanh  tịnh.  Tâm  thường  an  trụ 

trong Định nên tất cả hành vi, tạo tác, tâm niệm tương ứng với Định, không còn rong 

ruổi  theo  trần  cảnh  nên  tuy  không  chú  tâm  giữ  gìn  giới  tướng  mà  không  trái  phạm 

giới. Đạo Cộng Giới cũng tương tự, nhưng là sự giữ giới tinh thuần do tác dụng của 

Huệ Học. 

155 Văn Huân: Do nghe pháp mà tâm thức được huân tập. 

156 Chỉ Tác Trì Phạm: Gọi đúng ra là “Chỉ Trì, Tác Phạm”, tức là những giới hễ ngăn 

dứt không làm thì là Trì Giới (nên gọi là Chỉ Trì), còn hễ làm thì bị coi là phạm giới 

(nên gọi là Tác Phạm). Hiểu rộng hơn thì Chỉ Tác Trì Phạm chỉ chung cho mọi giới 

tướng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 265 of 315

Hãy thử nghĩ xem: Lúc đức Thế Tôn cầm cành hoa giơ lên, ngài Ca 

Diếp mỉm cười, bổn địa phóng quang, triệt để hiển lộ. Hiểu rõ điều ấy thì 

tất cả hình sắc trọn khắp thế gian, không gì chẳng phải là đóa hoa đang 

được  đức  Thế  Tôn  cầm,  không  gì  chẳng  làm  cho  con  người  thấy  được 

triệt để diện mục sẵn có của chính mình trước khi được cha mẹ sanh ra. 

Huống  chi  vô  thượng  diệu  pháp  được  nói  bởi  chính  kim  khẩu  của  đức 

Như  Lai  lại  chẳng  phải  là  đóa  hoa  ấy  hay  sao,  chẳng  thể  làm  cho  con 

người đích thân thấy được bản lai diện mục ư? 

Nhưng trăm vạn trời người dẫu thấy đức Thế Tôn cầm cành hoa giơ 

lên thảy đều ngơ ngác, cũng như đang cưỡi lừa lại đi tìm lừa, trọn chẳng 

thể lãnh hội được. Nếu biết [bản lai diện mục] chính là ở ngay nơi đấy 

thì bao nhiêu người sẽ thành tựu ngay trong đời hiện tại, đỡ tốn sức biết 

bao  nhiêu.  Do  mê  nên  chẳng  biết  quay  trở  lại,  giống  như  chàng  Diễn 

Nhã [trong kinh Lăng Nghiêm nhìn vào gương] trông thấy đầu mình, vô 

cớ phát cuồng chạy quàng lên; hạt châu trong chéo áo mà oan uổng chịu 

bần cùng, thật đáng buồn thay! Cần biết rằng Luật, hay Giáo, hay Tông, 

phải  trọn  vẹn  cả  ba  thứ  này  thì  mới  có  thể  tiếp  nối  huệ  mạng,  truyền 

pháp đạo của đức Phật được! Nếu bị thiếu khuyết sẽ chẳng đủ để trên là 

chứng A Nậu Bồ Đề, dưới là độ hết thảy hàm thức. 

Lô  Xá  Na  Phật  lấy  Giới  làm  Thể,  do  không  điều  ác  nào  chẳng  hết 

sạch  nên  gọi  là  Tịnh,  không  điều  thiện  nào  chẳng  trọn  vẹn  nên  gọi  là 

Mãn157.  Đoạn  ác  tu  thiện  chính  là  cùng  vâng  giữ  Chỉ  và  Tác.  Do  vậy, 

Luật là Phật thân, Giáo là Phật ngữ, Tông là Phật tâm. Ba thứ tâm - ngữ 

- thân quyết chẳng thể tách rời, quyết khó thể thiếu sót. Nếu không, thì 

một cánh khó bay, một bánh xe chẳng thể di chuyển được! Muốn tự lợi, 

lợi tha sẽ khó thể như nguyện! 

Viên  Giác  Am  ở  Ngư  Sơn  sáng  lập  từ  đời  Minh,  tồn  tại  cho  đến 

ngày nay tuy có lúc chìm, lúc nổi, hoặc suy, hoặc thịnh khác nhau. Đến 

năm Dân Quốc thứ tám (1919), Trụ Trì là hòa thượng Cảnh Công phát 

Tứ Hoằng Thệ quyên mộ tu bổ, đến năm Dân Quốc 15 (1926), điện vũ 

phòng ốc đều mới mẻ rạng ngời. Do điện vũ đã thành, lại muốn truyền 

giới  bởi  kiến  tạo  tùng  lâm  chính  là  vì  để  thực  hiện  việc  [truyền  giới] 

này. Do vậy, từ ngàn dặm gởi thư yêu cầu tôi viết lời tựa nhằm nêu bật ý 

nghĩa này. Vì thấy hoằng truyền giới pháp chính là một chánh điển (nghi 

lễ chánh yếu) trong pháp môn nên tôi chẳng thể từ tạ được. Hiềm rằng 

Quang  đối  với  Tông,  với  Luật,  với  Giáo  đều  chẳng  có  tâm  đắc  gì,  làm 

157 Lô Xá Na Phật (Rocana) chính là Báo Thân Phật. Danh hiệu Lô Xá Na gồm hai 

nghĩa Tịnh và Mãn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 266 of 315

sao  có  thể  chẳng  phụ  lòng  Sư  giao  phó  cho  được?  Chỉ  đành  thuật  tóm 

tắt những điều mà tri kiến hèn tệ của chính mình có thể lãnh hội được từ 

những gì Phật, Tổ, cổ đức đã nói cho xong trách nhiệm. 

Kinh Di Giáo dạy: “Này các thầy tỳ-kheo! Sau khi ta diệt độ, hãy nên 

 tôn trọng, quý trọng, cung kính Ba La Đề Mộc Xoa158 như trong tối tăm 

 gặp được ánh sáng, như kẻ nghèo được báu vật. Hãy nên biết đấy chính 

 là đại sư của các thầy giống như ta trụ thế, trọn chẳng khác gì!”  Kinh 

Phạm  Võng  dạy:   “Ta  là  Phật  đã  thành,  các  ông  là  Phật  chưa  thành. 

 Nếu tin được như thế thì giới phẩm đã trọn đủ” . Lại nói:  “Chúng sanh 

 nhận  lãnh  giới  nhà  Phật  liền  dự  vào  địa  vị  Phật,  địa  vị  giống  với  bậc 

 Đại  Giác,  đúng  là  con  của  chư  Phật”.   Nguyện  các  Phật  tử  thọ  giới  ai 

nấy đều tự biết chính mình vốn sẵn là Phật, nhưng do mê trái nên ngược 

ngạo nhờ vào sức công đức Phật tánh ấy mà luân hồi trong lục đạo, chịu 

các sự khổ cùng cực. 

Như  Chuyển  Luân  Thánh  Vương  mộng  thấy  mình  là  con  kiến,  lần 

theo  mùi  tanh  bò  ở  dưới  thềm,  tự  thấy  mình  hèn  nhỏ,  nhưng  thân  vua 

nằm  ở  trên  giường  vẫn  y  nguyên  như  cũ  chẳng  mất.  Đến  khi  tỉnh  giấc 

mới  biết  huyễn  hoặc  biến  thành  kiến,  chứ  trọn  chẳng  có  thực  thể!  Hết 

thảy chúng sanh cũng giống như thế. Phật vốn là chưa thành, nghiệp vốn 

là  không  nhưng  lầm  lạc  tạo  dựng,  đề  cao  thánh  cảnh,  cam  phận  phàm 

ngu,  nhường  cho  mình  đức  Thích  Ca  Thế  Tôn  làm  một  vị  trượng  phu 

hùng mãnh, há chẳng đáng buồn quá đỗi ư? Nếu các Phật tử thọ giới ai 

nấy đều gắng sức thì chẳng những không phụ một phen nhọc lòng truyền 

giới  của  hòa  thượng  Cảnh  Công  mà  còn  an  ủi  được  một  phen  thánh  ý 

xuất thế chế giới của đức Như Lai vậy! 

24.  Lời  nói  đầu  dành  cho  bản  báo  cáo  kết  toán  thâu  nhập  lần  thứ 

sáu của Hoằng Hóa Xã ở Tô Châu 

Nhân quả báo ứng là phương tiện lớn lao để thánh nhân thế gian lẫn 

xuất thế gian bình trị thiên hạ, độ thoát chúng sanh. Pháp môn Tịnh Độ 

là đạo để hết thảy lục đạo tam thừa đạt đến mục đích liễu sanh thoát tử, 

158 Ba La Đề Mộc Xoa (Prātimoksa) chính là giới luật để bảy chúng đệ tử Phật ngăn 

ngừa  tội  lỗi  nơi  thân  -  khẩu  -  ý,  xa  lìa  các  phiền  não  Hoặc  nghiệp  hòng  được  giải 

thoát. Ba La Đề Mộc Xoa thường được dịch nghĩa là Tùy Thuận Giải Thoát, Xứ Xứ 

Giải  Thoát,  Biệt  Biệt  Giải  Thoát,  Biệt  Giải  Thoát,  Tối  Thắng,  Vô  Đẳng  Học  v.v… 

Nếu hiểu theo nghĩa hẹp thì Ba La Đề Mộc Xoa thường chỉ cho giới luật của hàng 

xuất gia, được chia thành tám tiểu loại: Ba La Di, Tăng Tàn, Bất Định, Xả Đọa, Đơn 

Đọa, Ba-La-Đề Đề-Xá-Ni, Chúng Học, Diệt Tránh Pháp. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 267 of 315

viên chứng Bồ Đề. Kể từ sau khi Tống Nho bài xích nhân quả, pháp “trị 

quốc, trị gia, trị thân, trị tâm” chỉ còn là cành lá, trọn chẳng có cội gốc, 

dẫn đến những thói cuồng loạn không cứu vãn được, hết cả thuốc chữa! 

Dẫu học Phật chẳng tu Tịnh Độ vẫn có thể triệt ngộ tự tâm, thâm nhập 

kinh  tạng,  nhưng  nếu  chưa  đạt  đến  địa  vị  “nghiệp  tận,  tình  không”  thì 

vẫn luân hồi trong lục đạo y như cũ! Biển sanh tử sâu thăm thẳm, đường 

Bồ Đề xa vời vợi, muốn cậy vào tự lực để liễu sanh thoát tử sẽ khó như 

lên trời! 

Bất  Huệ  nghiệp  nặng,  phước  nhẹ,  nghiệp  sâu,  huệ  cạn,  tuy  có  lòng 

cứu  nước,  cứu  dân,  tự  lợi,  lợi  tha,  nhưng  không  có  đạo  để  hoằng  pháp 

cứu vớt mọi người, tự lập, lập người, chỉ đành lượng theo sức mình ấn 

hành lưu truyền đôi chút những kinh sách thiết yếu, khế cơ tuyên nói về 

nhân quả và Tịnh Độ để mong kẻ thấy người nghe đều cùng sanh chánh 

tín,  cùng  tu  Tịnh  nghiệp,  đều  cùng  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn 

phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các 

điều lành nhằm trọn hết tấm lòng tôi mà thôi! 

Mùa Xuân năm Canh Ngọ, tức năm Dân Quốc 19 (1930), thầy Minh 

Đạo tính lập ra Hoằng Hóa Xã tại Thượng Hải Tịnh Nghiệp Xã để lưu 

thông các kinh sách đã ấn tống trong mấy năm trước, được các vị cư sĩ 

tán trợ, đã bắt đầu hoạt động. Vào đầu Hạ, Bất Huệ bế quan tại chùa Báo 

Quốc ở Tô Châu nhất loạt không hỏi đến. Năm sau, Hoằng Hóa Xã dời 

về  chùa  Báo  Quốc,  khá  phát  đạt.  Đến  tháng  Mười  năm  nay,  sư  Minh 

Đạo  mất,  chuyện  Hoằng  Hóa  Xã  không  giao  được  cho  ai,  chỉ  đành  tự 

đảm nhiệm. Nhưng tôi là một Tăng tầm thường chỉ biết cơm cháo đã bảy 

mươi  sáu  tuổi  lại  thù  tiếp  vụng  về,  nếu  các  đại  cư  sĩ  có  lòng  Bồ  Đề  vì 

pháp, vì người vẫn duy trì như cũ thì kinh sách của Hoằng Hóa Xã sẽ có 

thể lưu truyền xa gần, chẳng đến nỗi do vì Bất Huệ lo liệu mà bị bỏ phế, 

hoạt động rời rạc vậy! Viết những điều này để mong các đại cư sĩ sáng 

soi (Giữa Xuân năm Bính Tý, tức năm Dân Quốc 25 - 1936) 

25.  Duyên  khởi  niệm  Phật  bốn  mươi  chín  ngày  của  Thường  Tịch 

Quang Lan Nhã núi Vân Cư, Hàng Châu 

Pháp  Niệm  Phật  chính  là  pháp  môn  đặc  biệt  để  phổ  độ  chúng  sanh 

của đức Như Lai. Thích hợp khắp ba căn, thâu tóm trọn vẹn lợi căn lẫn 

độn  căn,  trên  là  bậc  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  chẳng  thể  vượt  ra  ngoài  được, 

dưới  là  tội  nhân  nghịch  ác  cũng  có  thể  dự  vào  trong  ấy.  Chẳng  đoạn 

Hoặc  nghiệp  mà  được  dự  vào  hải  hội;  hễ  được  vãng  sanh  nhất  định 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 268 of 315

chứng  Bồ  Đề.  Huống  chi  chúng  sanh  đời  Mạt  căn  cơ  kém  hèn,  chẳng 

nương theo pháp này thì làm sao yên được? 

Lão hòa thượng Vi Quân đã xét nghĩ điều này, bèn lập một Lan Nhã 

ở núi Vân Cư thuộc châu thành đất Hàng, đặt tên là Thường Tịch Quang, 

ý muốn để cho mình cùng người đều niệm danh hiệu Phật, cùng sanh về 

cõi Phật, dần dần tấn tu hòng cùng được viên mãn Phật quả. Kể từ khi 

ngài Vi Quân qua đời, học trò Ngài đều nghiêm túc tuân theo lệnh thầy, 

vĩnh  viễn  giữ  gìn  quy  củ  đã  thành  nề  nếp.  Nay  đại  sư  Diệu  Đăng  thấy 

một pháp Niệm Phật nhiếp khắp kẻ định tâm lẫn tán tâm, nhưng cần phải 

chuyên ròng dụng công để mong đắc nhất tâm ngõ hầu lên thẳng Thượng 

Phẩm, mau chứng Tịch Quang, liền tính mỗi năm vào cuối mùa Đông sẽ 

lập một kỳ hạn nhất định chuyên niệm Phật trong bốn mươi chín ngày để 

mong tâm khế hợp với Phật, hòng chứng được nghĩa  “tâm này làm Phật, 

 tâm  này  là  Phật” ,  cảm  ứng  đạo  giao,  chẳng  phụ  lòng  Thành  như  mẹ 

mong con, như con nhớ mẹ. 

Pháp hội đã mở ra, chỉ mong lợi lạc trọn khắp. Phàm kẻ tại gia thiện 

sĩ muốn tùy hỷ tu trì đều chấp thuận hết. Chỉ có những vị anh hiền chốn 

khuê các cố nhiên nên ở yên trong nhà, nhất tâm niệm Phật, chẳng cần 

phải đến dự hội để mong đích thân được hưởng lợi ích chân thật, không 

vướng phải các hiềm nghi, khiến cho người khác sanh lòng ngưỡng mộ, 

vĩnh viễn dứt hết các nghi báng, ai nấy tùy theo phận mình gắng sức tu 

trì, quả thật là nhiệm vụ trọng yếu. Nguyện khắp những ai thấy nghe đều 

cùng sanh lòng tin, cùng tu Tịnh nghiệp ngõ hầu cùng sanh về Tịnh Độ, 

cùng chứng Bồ Đề, hưởng các pháp lạc đến tột cùng đời vị lai  (Giữa Hạ 

năm Giáp Tý, tức năm Dân Quốc 13 - 1924). 

26. Duyên khởi của Hải Môn Liên Xã tại Phước Châu 

Chân  Như  tánh  hải  tịch  -  chiếu  viên  dung,  vô  Năng,  vô  Sở,  chẳng 

dời,  chẳng  biến,  ngay  cả  cái  tên  Niết  Bàn  còn  chẳng  có  thì  làm  sao  có 

chuyện  sanh  tử?  Nhưng  vì  chúng  sanh  mê  muội,  chôn  vùi  toàn  thể, 

chẳng hiểu tự tâm, lầm lạc đuổi theo huyễn cảnh. Do vậy, đối với những 

cảnh  thuận,  nghịch,  khởi  tham  -  sân  -  si,  tạo  giết  -  trộm  -  dâm,  từ  kiếp 

này sang kiếp khác luân hồi trong lục đạo, trọn chẳng có thuở thoát ra, 

ngược  ngạo  nương  vào  sức  tịch  -  chiếu  viên  dung  của  Chân  Như  Phật 

tánh ấy để làm cái gốc khởi Hoặc tạo nghiệp, luân hồi sanh tử; há chẳng 

đáng buồn quá đỗi ư? Đức Đại Giác Thế Tôn thương xót, tùy cơ chỉ dạy, 

nói đủ mọi pháp, khiến cho ai nấy đều theo đường về nhà, đích thân thấy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 269 of 315

được Phật tánh. Hiềm rằng chúng sanh căn khí bất nhất, liễu thoát ngay 

trong đời này chẳng được mấy kẻ! Do vậy, đức Phật liền đặc biệt mở ra 

một  môn  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  để  mong  sao  bọn  họ 

dù thánh hay phàm đều cùng được giải thoát ngay trong đời này. Ấy là 

vì  “tâm  này  làm  Phật,  tâm  này  là  Phật”   chứ  chẳng  phải  có  [một  Phật 

quả]  ở  riêng  ngoài  tâm  để  đạt  được!  Do  Phật  lực  chẳng  thể  nghĩ  bàn, 

pháp  lực  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  chúng  sanh  tâm  lực  cũng  chẳng  thể  nghĩ 

bàn;  chúng  sanh  và  Phật  dung  nhiếp  nhau,  cảm  ứng  đạo  giao,  nên  dễ 

được thành tựu. 

Cư sĩ La Vũ Tằng ở Hải Môn xưa đã trồng cội đức, bẩm tánh nhân 

từ, tốt lành, đề xướng Tịnh Độ chẳng tiếc sức thừa, muốn cho hết thảy 

những  người  cùng  hàng  đều  chứng  Phật  tánh  sẵn  có.  Vì  thế,  khi  lâm 

chung  cụ  được  toại  nguyện.  Con  cụ  là  Khanh  Đoan,  Ngạn  Tuấn  gắng 

sức tiếp nối chí cha, lập ra chỗ lưu thông kinh Phật trong nhà, muốn cho 

những  tịnh  lữ  trong  vùng  phụ  cận  tùy  thời  niệm  Phật;  cho  nên  tại  chỗ 

lưu  thông,  lập  một  liên  xã,  đặt  biển  ghi  tên  là  Hải  Môn.  Do  biển  pháp 

của  chư  Phật  chỉ  có  Niệm  Phật  là  dễ  vào  nhất;  Chân  Như  tánh  hải  chỉ 

có Niệm Phật là dễ đích thân chứng được nhất. Do vậy, pháp môn Niệm 

Phật  này  chính  là  cửa  ngõ  để  vào  biển  pháp  của  chư  Phật,  để  chứng 

Chân Như tánh hải! Vì thế đặt tên là Hải Môn. 

Đây là ước theo Lý mà luận, chứ nếu ước theo Sự để nói thì do cha 

họ là cư sĩ Hải Môn đề xướng niệm Phật, hết thảy đại chúng mới biết: 

Trong cõi đời có pháp môn Tịnh Độ tột bậc rộng lớn, tột bậc viên đốn, 

tột bậc sâu mầu, tột bậc giản tiện! Phàm những ai đến đấy niệm Phật, ắt 

phải giữ vẹn luân thường, nghiêm túc trọn hết bổn phận của chính mình, 

dứt lòng tà, giữ lòng thành, đánh đổ ham muốn xằng bậy để khôi phục 

lễ nghĩa, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành, kiêng giết, bảo 

vệ  sanh  mạng,  cứu  giúp  người  đang  gặp  nạn  ngặt  nghèo,  dùng  những 

điều ấy để tự hành, lại còn dùng những điều ấy để dạy người. Người làm 

được như thế thì tâm sẽ hợp với Phật, tâm sẽ hợp với đạo. Lúc còn sống 

liền dự vào địa vị thánh hiền, khi lâm chung lên thẳng cõi Cực Lạc, ngõ 

hầu thỏa mãn bổn nguyện đề xướng của cư sĩ Hải Môn. Nơi nơi đều lập 

liên xã, mỗi mỗi đều phỏng theo Hải Môn, sẽ thấy Phật pháp hưng thịnh, 

tai chướng tiêu diệt, mưa hòa, gió thuận, cùng nhau đạt đến cõi đời Đại 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 270 of 315

Đồng159,  dân  khỏe  mạnh,  vật  sanh  sôi,  cùng  vui  hưởng  cuộc  sống  tươi 

vui, tốt đẹp vậy. 

27. Duyên khởi của Lạc Thanh Phật Giáo Tịnh Nghiệp Xã 

Đức Đại Giác Thế Tôn thương các chúng sanh mê mất cái tâm mầu 

nhiệm vốn có nên luân hồi trong sanh tử, bèn thị hiện giáng sanh trong 

thế gian, thành Đẳng Chánh Giác, tùy thuận căn cơ của chúng sanh nói 

đủ  mọi  pháp.  Tuy  Đại,  Tiểu,  Quyền,  Thật  bất  đồng,  dẫu  Thiên,  Viên, 

Đốn,  Tiệm  mỗi  pháp  mỗi  khác,  nhưng  đều  là  nhằm  khai  -  thị  -  ngộ  - 

nhập tri kiến của đức Phật cho chúng sanh [khiến họ] rốt ráo thành Phật 

mới thôi. Nhưng căn cơ chúng sanh có lớn - nhỏ, mê có cạn - sâu, chẳng 

thể  thỏa  thích  bổn  hoài  của  Phật  ngay  được;  lại  vì  chúng  sanh  đời  Mạt 

nghiệp chướng sâu nặng, trí huệ cạn mỏng, thọ mạng ngắn ngủi, tri thức 

hiếm hoi, nếu chẳng cậy vào Phật lực quyết khó thể liễu thoát. Do vậy, 

đặc biệt lập ra một pháp môn Tịnh Độ nhiếp trọn các pháp Sơ - Trung - 

Hậu, thích hợp khắp cả ba căn Thượng - Trung - Hạ, ngõ hầu những vị 

đã chứng Pháp Thân sẽ mau thành Phật đạo, kẻ chưa đoạn Phiền Hoặc 

cũng  thoát  khỏi  luân  hồi.  Lợi  ích  ấy  vượt  trỗi  những  giáo  pháp  trong 

suốt một đời giáo hóa của đức Phật vì một đằng chuyên cậy vào tự lực, 

một đằng kiêm nhờ vào Phật lực. 

159  Theo  Nho  gia,  Đại  Đồng  (大同)  là  một  thế  giới  toàn  hảo,  trong  đó  con  người 

không có lòng vật dục riêng tư. Khái niệm này bắt nguồn từ thiên Lễ Vận sách Lễ 

Ký. Theo đó, Khổng Tử do có việc phải sang Lạp Tân, xong việc, đi du ngoạn, chợt 

thở dài vì cảm thán cho tình hình nước Lỗ. Ngôn Yển bèn hỏi nguyên cớ, Khổng Tử 

đáp:  “Đại đạo được thực hành bởi ba vị thánh quân anh minh thời Tam Đại, Khâu 

 tôi chưa đạt đến, nhưng sẵn chí mong mỏi. Hễ đại đạo được lưu hành thì thiên hạ 

 đều  là  của  chung.  Chọn  lựa  người  hiền,  cử  người  tài  năng,  thành  tín,  hòa  thuận. 

 Cho nên con người chẳng chỉ lo phụng dưỡng cha mẹ của chính mình, chẳng lo nuôi 

 dạy con cái của riêng mình, mà ắt sẽ khiến cho người già được chết an lành, kẻ trẻ 

 khỏe  được  sử  dụng  đúng  tài  năng,  trẻ  thơ  được  trưởng  thành,  cứu  giúp  người  góa 

 bụa,  những  kẻ  mồ  côi,  lẻ  loi,  tàn  tật  đều  được  giúp  đỡ.  Nam  tròn  bổn  phận,  nữ  có 

 nơi nương tựa. Vật dụng không bị vứt bỏ trên đất, nhưng chẳng giấu diếm cho riêng 

 mình. Chẳng ngại ngần ra sức làm lụng, nhưng chẳng cậy công. Vì thế, những mưu 

 mẹo bị ngăn chặn, không thể dấy lên được, trộm cắp, loạn tặc chẳng thể xảy ra. Do 

 vậy, cổng ngõ chẳng cần phải đóng. Đó gọi là Đại Đồng”.  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 271 of 315

Ví  như  gã  chân  teo  suốt  ngày  chỉ  đi  được  mấy  dặm,  nếu  ngồi  luân 

bảo160 của Chuyển Luân Thánh Vương thì trong một ngày liền đến khắp 

bốn châu. Vì thế, pháp này được chín giới cùng hướng về, mười phương 

cùng khen ngợi, ngàn kinh cùng xiển dương, muôn luận đều tuyên nói, 

là  pháp  môn  tổng  trì  thành  thủy  thành  chung  để  mười  phương  tam  thế 

hết  thảy  chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng  sanh.  Xét  từ 

khi đại giáo được truyền sang phương Đông, Viễn Công là vị mở liên xã 

đầu tiên. Đương thời, bậc cao tăng đại nho dự vào hội có tới một trăm 

hai  mươi  ba  người.  Từ  đấy  trở  đi,  đời  nào  cũng  có  cao  nhân  tục  diệm 

truyền đăng trọn khắp trong ngoài nước. 

Đại  pháp  của  Như  Lai  có  năm  thứ  là  Luật,  Giáo,  Tông,  Mật,  Tịnh, 

nhưng  chỉ  có  một  pháp  Tịnh  Độ  là  dễ  tu  trì  nhất,  dễ  thành  tựu  nhất,  là 

chỗ quy túc của Luật, Giáo, Tông, Mật. Vì thế, các vị tri thức Luật, Giáo, 

Tông, Mật xưa nay đều chú trọng ngầm tu, rất nhiều vị cực lực công khai 

giáo  hóa  đại  chúng  bằng  pháp  môn  này.  Pháp  này  Chân  lẫn  Tục  cùng 

viên  dung,  cơ  và  lý  cùng  khế  hợp,  chẳng  những  là  pháp  để  người  học 

đạo lập tức thoát khỏi luân hồi mà còn là nền tảng để bậc cai trị đất nước 

ngồi hưởng thái bình. Vì thế, vãng thánh tiền hiền, người thông đạt, bậc 

trí huệ đều cùng tu trì giống như mọi ngôi sao chầu về Bắc Đẩu, như các 

dòng nước chảy xuôi vào biển Đông. 

Gần  đây,  lòng  người  kém  hơn  xưa,  bỏ  gốc  chạy  theo  ngọn,  gió  Âu 

dần  dần  thổi  sang  Đông,  đua  nhau  đề  cao  duy  tân,  phế  kinh  điển,  phế 

luân  thường,  bỏ  hiếu,  vứt  thẹn,  đến  nỗi  hùa  theo  nhau  ầm  ĩ  đề  xướng 

giết cha giết mẹ. Người có lòng lo cho thế đạo nhân tâm trông thấy hiện 

tượng ấy, sợ đạo làm người gần như bị diệt mất, đua nhau lập cách cứu 

vãn. Do vậy, các xứ đều lập Tịnh Nghiệp Xã, Cư Sĩ Lâm, đề xướng Phật 

học, nêu tỏ nhân quả ba đời, chỉ rõ luân hồi trong lục đạo, khiến cho hết 

thảy mọi người đều giữ tám đức “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ”, 

hành tám sự “cách vật, trí tri, thành ý, chánh tâm, tu thân, tề gia, trị quốc, 

bình  thiên  hạ”,  ắt  sẽ  ngăn  giận,  chặn  dục,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành, 

đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành để thành người hiền, người 

thiện  trong  thế  gian,  phát  Bồ  Đề  tâm,  tự  hành,  dạy  người,  tín  nguyện 

160  Luân  Bảo  (Cakra-ratna)  là  bánh  xe  bằng  chất  báu,  chính  là  một  trong  bảy  món 

báu của Chuyển Luân Thánh Vương (Cakravarti-rāja) được cảm thụ bởi sức phước 

báo của vua, giúp vua có thể đi tới khắp mọi nơi, không ai ngăn trở được. Luân bảo 

có  bốn  loại  vàng,  bạc,  đồng,  sắt,  riêng  luân  bảo  của  Chuyển  Luân  Thánh  Vương 

(Kim  Luân  Vương)  có  đến  một  ngàn  căm.  Chuyển  Luân  Thánh  Vương  dùng  luân 

bảo ấy để bay đi khắp mọi nơi, chinh phục khắp bốn đại châu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 272 of 315

niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương.  Để  đến  khi  lâm  chung  sẽ  được  Phật 

tiếp  dẫn,  vãng  sanh  Tây  Phương,  trở  thành  thượng  thiện  nhân  xuất  thế 

gian. Đấy là đại ý vì sao các xứ lập Tịnh Nghiệp Xã. 

Từ xa xưa, Ôn Châu là cuộc đất Phật giáo hưng thịnh. Trước kia đã 

có Ngô Bích Hoa cực lực đề xướng; do vậy, Lạc Thanh, Hồng Kiều đã 

thiết lập Cư Sĩ Lâm. Nay Ngô Trí Hinh, Lâm Trí Minh tập hợp các tín 

sĩ, lập ra một Tịnh Nghiệp Xã ở huyện thành để mong chuyển đổi lòng 

người,  giúp  đỡ  cho  nền  chánh  trị  của  nước  nhà,  họ  rất  sợ  kẻ  chưa  am 

hiểu Phật lý sẽ không thể nào hiểu rõ được lợi ích rộng lớn sâu xa ấy nên 

đặc biệt xin Quang soạn bài ký nêu tỏ ý nghĩa ấy ngõ hầu ai nấy đều có 

thể thật sự đích thân chứng được diệu đạo sẵn có ở ngay nơi cái tâm. Đối 

với sự kiến lập [Tịnh Nghiệp Xã] và sự tu trì [trong liên xã ấy] thì đã có 

người ghi chép riêng nên ở đây tôi không viết cặn kẽ! (Đầu Thu năm Quý 

Dậu, tức năm Dân Quốc 22 - 1933) 

28. Duyên khởi của phân xã Đường Áp thuộc Nam Thông Phật Giáo 

Cư Sĩ Lâm 

Đức  Đại  Giác  Thế  Tôn…   (cho  đến)  Đấy  là  đại  ý  vì  sao  các  xứ  lập 

Tịnh Nghiệp Xã  (Hoàn toàn giống với bài duyên khởi của Lạc Thanh Phật Giáo 

 Tịnh  Nghiệp  Xã).   Giang  Tô  là  nơi  Phật  pháp  được  khởi  xướng  đầu  tiên  ở 

phương Nam. Nam Thông rất gần Tô Châu vốn xưa kia là chỗ  “nhà nhà 

 Quán Thế Âm, chốn chốn Di Đà Phật”.  Cuối đời Thanh, vận nước ngày 

một  suy,  pháp  vận  cũng  suy  theo,  đến  nỗi  tiếng  tụng  kinh,  giọng  niệm 

Phật hiệu gần như im bặt. Gần đây, cõi đời loạn lạc đến cùng cực, dân 

không  lẽ  sống.  Những  ai  có  lòng  đều  đề  xướng  Phật  học.  Nơi  nơi  đều 

lập  ra  Cư  Sĩ  Lâm,  Tịnh  Nghiệp  Xã  v.v….  được  lập  ra  đông  đảo  như 

rừng. 

Cư  sĩ  Trần  Huệ  Cung  nhóm  họp  mấy  chục  người  cùng  chí  hướng 

thành  lập  Cư  Sĩ  Lâm  tại  Đường  Áp,  mỗi  Chủ  Nhật  hằng  tháng  phàm 

những lâm hữu đã gia nhập hội và những thiện tín tùy hỷ đều cùng đến 

niệm  Phật  một  lượt.  Hễ  rảnh  rang  thì  bèn  thừa  dịp  thuận  tiện  diễn  nói 

phương pháp tu trì và lợi ích của pháp môn Tịnh Độ, cũng như nhân quả 

ba  đời,  lục  đạo,  luân  hồi,  Tam  Cương,  Ngũ  Thường,  Thập  Thiện,  Bát 

Đức, để hết thảy chúng sanh đều cùng biết đạo dẹp loạn nhằm đạt bình 

trị  và  pháp  siêu  phàm  nhập  thánh,  ngõ  hầu  chẳng  đến  nỗi  uổng  sẵn  đủ 

Phật  tánh  có  thể  làm  Phật  mà  vĩnh  viễn  luân  hồi  trong  tam  đồ  lục  đạo 

suốt kiếp, chẳng thể hưởng dùng được. Các lâm hữu xin chỉ dạy cương 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 273 of 315

yếu; do vậy, tôi lược thuật những nét chánh yếu trong pháp môn Tịnh Độ 

và duyên khởi thành lập Cư Sĩ Lâm. Nguyện người thấy nghe đều cùng 

chú ý, được như vậy thì sẽ chẳng uổng cuộc sống này, chẳng phí dịp gặp 

gỡ này, sẽ noi dấu các bậc thánh đời trước trọn chẳng áy náy gì (Đầu Hạ 

năm Giáp Tuất - 1934) 

29. Duyên khởi của Nam Kinh Phật Giáo Tịnh Nghiệp Xã 

Đức  Đại  Giác  Thế  Tôn…   (cho  đến)  Đấy  là  đại  ý  vì  sao  các  xứ  lập 

Tịnh Nghiệp Xã  (Hoàn toàn giống với bài duyên khởi của Lạc Thanh Phật Giáo 

 Tịnh  Nghiệp  Xã).   Nam  Kinh  là  cuộc  đất  Phật  giáo  hưng  thịnh  từ  thời  cổ, 

nay lại được lập làm Thủ Đô. Phàm những bậc vĩ nhân, kiệt sĩ, học rộng, 

trí  sâu  đều  tụ  họp  về  đây.  Không  có  tịnh  xã  sẽ  chẳng  dễ  tu  thật  hạnh 

hòng chứng tịnh quả. Hơn nữa, năm phương cùng tụ lại một chỗ, rắn - 

rồng  hỗn  tạp,  nếu  không  có  tịnh  xã  thì  làm  sao  thoát  khỏi  hang  tối  để 

vượt lên cây cao chót vót. 

Do vậy, các vị cư sĩ Dương Tiên Phân, Ngụy Ngưỡng Sơn v.v… vào 

những lúc công việc rảnh rỗi đã suất lãnh những người cùng chí hướng 

tu trì Tịnh nghiệp. Do những người nghe tiếng liền tùy hỷ đông đảo, nên 

tạm  thời  thuê  Diệu  Phong  Am  để  làm  cơ  sở.  Lại  sợ  những  người  thấy 

nghe  và  xã  hữu  chẳng  biết  lợi  ích  của  pháp  môn  bèn  cậy  Quang  viết 

duyên  khởi  nhằm  nêu  rõ  cái  đạo  sẵn  có  ngay  trong  cái  tâm  này,  pháp 

tu  chân  ngay  trong  cõi  tục,  cũng  như  lợi  ích  do  dùng  chính  niệm  Phật 

để  bảo  vệ  đất  nước,  do  ngầm  tu  mà  giúp  đỡ  cõi  đời  [khiến  cho  những 

ai thấy nghe] đều được biết rõ! (Cuối Hạ năm Ất Hợi, tức năm Dân Quốc 24 - 

1935) 

30. Duyên khởi của Hỗ Tây Niệm Phật Xã 

Đức Đại Giác Thế Tôn điều ngự chúng sanh tùy cơ thuyết pháp, tuy 

Đại, Tiểu, Thiên, Viên bất đồng, dẫu Quyền, Thật, Đốn, Tiệm mỗi pháp 

mỗi khác, nhưng đều là muốn làm cho chúng sanh đích thân chứng được 

Chân Như Phật Tánh sẵn có ngay trong tự tâm mà thôi. Nhưng Phật tánh 

ấy sẵn có trong cái tâm, chứ chẳng phải là vật từ bên ngoài đến, như lấy 

của báu trong nhà sẽ được thụ dụng ngay trong hiện tại. Do vậy, chứng 

Phật  Tánh  ấy  là  chuyện  cực  dễ  dàng!  Hiềm  rằng  chúng  sanh  ở  trong 

sanh  tử  đã  lâu,  mê  hoặc  rất  sâu.  Ví  như  gương  báu  bị  bụi  phủ  cả  kiếp, 

muốn khôi phục bản thể quang minh chiếu trời soi đất của nó cố nhiên 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 274 of 315

chẳng  thể  đổ  công  lau  chùi  một  hai  ngày  sẽ  liền  đạt  ngay  được!  Đức 

Như Lai bi tâm chân thật, thiết tha, biết chúng sanh đích thân chứng đắc 

bằng tự lực sẽ khó khăn; dẫu có tu trì nhưng vì chưa đoạn Phiền Hoặc, 

hễ  thọ  sanh  lần  nữa  sẽ  chẳng  khỏi  lại  mê!  Từ  đấy  kẻ  đọa  lạc  thì  đông, 

người  siêu  thăng  ít  ỏi.  Do  vậy,  đặc  biệt  mở  ra  pháp  môn  Tín  Nguyện 

Niệm Phật để những vị đã chứng Pháp Thân sẽ mau thành Phật đạo, kẻ 

chưa đoạn Phiền Hoặc cũng thoát khỏi luân hồi. 

So với những kẻ chỉ cậy vào tự lực tu Giới - Định - Huệ hòng liễu 

sanh  thoát  tử,  siêu  phàm  nhập  thánh,  thì  sự  khó  -  dễ  khác  biệt  vời  vợi 

một  trời  một  vực!  Bởi  lẽ,  một  đằng  chuyên  cậy  vào  tự  lực,  một  đằng 

kiêm nhờ vào Phật lực. Ví như gã teo chân suốt ngày chỉ đi được mấy 

dặm,  nhưng  nếu  cưỡi  luân  bảo  của  Chuyển  Luân  Thánh  Vương  trong 

một  ngày  sẽ  đến  khắp  bốn  châu.  Vì  thế,  pháp  này  được  chín  giới  cùng 

hướng  về,  mười  phương  chung  xưng  tán,  ngàn  kinh  cùng  xiển  dương, 

muôn luận đều tuyên nói. Do vậy, pháp này là pháp môn tổng trì thành 

thủy  thành  chung  để  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật  trên  thành 

Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng  sanh.  Xét  từ  khi  đại  giáo  truyền  sang 

phương Đông, Viễn công sáng lập Liên Xã đầu tiên, đương thời có đến 

một  trăm  hai  mươi  ba  vị  cao  tăng,  đại  nho  tham  dự.  Từ  đấy  trở  đi,  tất 

cả Luật, Giáo, Thiền, Mật, không ai chẳng lấy cầu sanh Tịnh Độ để làm 

bước  cuối  cùng  nhằm  trở  về  cội,  quay  lại  nguồn.  Bởi  thế,  gió  sen  thổi 

khắp trong ngoài nước, pháp lợi trọn khắp xưa - nay! 

Gần  đây  lòng  người  kém  xưa,  vứt  bỏ  gốc,  đuổi  theo  ngọn,  gió  Âu 

dần  dần  thổi  sang  phương  Đông,  đua  nhau  đề  cao  duy  tân,  phế  kinh 

điển, phế luân thường, phế bỏ lòng hiếu, vứt bỏ lòng thẹn, hùa nhau đề 

xướng những ác hạnh giết cha, giết mẹ v.v… Người có lòng lo cho thế 

đạo nhân tâm trông thấy hiện tượng ấy, sợ đạo làm người gần như bị diệt 

mất,  đua  nhau  lập  cách  cứu  vãn.  Do  vậy,  các  xứ  lập  Tịnh  Nghiệp  Xã, 

Cư Sĩ Lâm, Niệm Phật Xã hòng đề xướng Phật pháp, tỏ rõ nhân quả ba 

đời, chỉ ra luân hồi trong lục đạo, nêu bày Phật tánh chân thường, khen 

ngợi Tịnh Độ cao siêu, thù thắng, khiến cho hết thảy mọi người giữ gìn 

tám đức “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ”, hành tám sự “cách vật, 

trí tri, thành ý, chánh tâm, tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ”, ắt sẽ 

ngăn giận, chặn dục, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, 

vâng  giữ  các  điều  lành  để  thành  hiền  nhân,  thiện  nhân  trong  thế  gian, 

phát Bồ Đề tâm, tự hành, dạy người, tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây 

Phương,  để  đến  khi  lâm  chung,  Phật  và  thánh  chúng  đích  thân  rủ  lòng 

tiếp dẫn hòng được vãng sanh, trở thành bậc thượng thiện nhân xuất thế 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 275 of 315

gian. Đấy chính là ý nghĩa lớn lao của việc các nơi lập xã, dựng lâm vậy. 

Vùng  Hỗ  Độc  (Thượng  Hải)  là  vùng  đất  Phật  giáo  hưng  thịnh  từ 

thời cổ, nay trở thành bến cảng thông thương lớn nhất. Trong năm Dân 

Quốc thứ mười (1921), đã do các vị cư sĩ như Vương Nhất Đình v.v… 

sáng  lập  Phật  Giáo  Tịnh  Nghiệp  Xã,  Phật  Giáo  Cư  Sĩ  Lâm,  ước  định 

chương trình quy củ, chú trọng tu trì thực tiễn, nhưng một giải phía tây 

đất Hỗ vẫn còn thiếu khuyết. Nhờ các vị cư sĩ như Kiều Tuân Như, Kim 

Thiện  Sanh  v.v…  sáng  lập  Niệm  Phật  Xã  tại  miếu  Điện  Tử  thuộc  trấn 

Tào Hành. Ngày Mồng Một mỗi tháng, suất lãnh những người cùng chí 

hướng kiền thành trì niệm thánh hiệu, hồi hướng Tây Phương, còn kèm 

thêm  diễn  thuyết  lợi  ích  tu  trì.  Họ  sợ  người  thấy  nghe  và  những  người 

tham  dự  liên  xã  chưa  biết  nguyên  do,  bèn  cậy  Quang  soạn  lời  duyên 

khởi, do vậy tôi bèn thuật đại ý. 

Cần  biết  rằng:  Những  hạnh  như  vừa  nói  trên  đây  chính  là  do  niệm 

Phật mà hộ quốc, tuy ngầm tu mà phù tá cõi đời. Những kẻ câu nệ hẹp 

hòi  do  không  có  trí  nhãn,  cho  là  Phật  giáo  diệt  luân  lý,  vô  ích  cho  con 

người, cho đất nước! Như vậy thì có khác gì kẻ mù từ lúc mới lọt lòng, 

tuy  được  hưởng  ân  che  chở,  chiếu  soi  của  mặt  trời,  được  làm  người, 

nhưng vì chẳng thấy bèn bảo là không có! Há chẳng đáng buồn quá đỗi 

ư? (Đầu Đông năm Bính Tý, tức năm Dân Quốc 25 - 1936) 

31. Duyên khởi của Phổ Tế Liên Xã thuộc Quán Âm Am, Hoài An 

Đức  Đại  Giác  Thế  Tôn…   (cho  đến)  Đấy  là  đại  ý  vì  sao  các  xứ  lập 

Tịnh Nghiệp Xã  (Hoàn toàn giống với bài duyên khởi của Lạc Thanh Phật Giáo 

 Tịnh Nghiệp Xã).  Xưa kia, Hoài An cũng là vùng đất Phật giáo hưng thịnh. 

Sau này bèn lặng ngắt không nghe nói tới nữa. Gần đây, phong tục trong 

cõi đời ngày một đi xuống, những vị có lòng lo cho con người bèn cùng 

nhau đứng lên cứu vãn. Do vậy, tại Quán Âm Am trong thành đã lập ra 

Phổ Tế Liên Xã để mong sao ai nấy đều sốt sắng giữ luân thường, chánh 

lý, tu trì pháp môn Tịnh Độ. Trụ Trì là ngài Vô Vi cũng sẵn tâm cứu vớt 

rộng khắp sâu xa. Tăng - tục cũng một lòng cùng hoằng dương sự giáo 

hóa của đức Phật. 

Có ông Dương Bội Văn bình sinh theo đuổi Nho học, nhưng chẳng 

biết đức Phật là người như thế nào. Do đứa cháu nội chưa đầy năm đã 

chết,  hết  sức  đau  buồn,  tiếc  nuối.  Cư  sĩ  X…  khuyên  tham  dự  liên  xã 

niệm  Phật,  và  đọc  các  kinh  sách  Tịnh  Độ,  ông  ta  liền  tinh  tấn  thường 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 276 of 315

niệm. Chưa đầy ba tháng, từ hoa đèn161 trước bàn thờ Phật kết thành một 

đóa  sen,  trong  ấy  có  xá-lợi  to  bằng  hạt  kê,  có  màu  như  màu  ngọc  Phỉ 

Thúy. Đấy là do lòng tinh thành của ông ta cảm vời cho nên Phật hiện ra 

tướng lành ấy để lòng tin của mọi người được vững chắc. Nguyện những 

ai  đọc  bài  văn  này  sẽ  cùng  sanh  lòng  chánh  tín,  đều  cùng  chăm  chú 

tu  tập  thật  sự  thì  trong  hiện  tại  sẽ  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  tăng  trưởng 

phước huệ, cao dự vào bậc thánh hiền, lâm chung được Phật từ bi đích 

thân  rủ  lòng  tiếp  dẫn,  cao  đăng  cõi  Cực  Lạc.  Chỉ  nguyện  những  người 

cùng  hàng  ai  nấy  đều  cố  gắng  (Ngày  Đông  Chí  năm  Quý  Dậu,  tức  năm  Dân 

Quốc 22 - 1933) 

32. Duyên khởi của Tĩnh Giang Phật Giáo Cư Sĩ Lâm 

Trong thánh giáo của Như Lai có vô lượng pháp môn. Y theo bất cứ 

một pháp nào, dùng tâm Bồ Đề để tu thì sẽ đều có thể liễu sanh thoát tử, 

thành Phật đạo; nhưng khi đang tu còn chưa chứng thì không gì là chẳng 

khó  -  dễ,  nhanh  -  chậm  khác  biệt!  Cầu  lấy  một  pháp  chí  viên,  chí  đốn, 

đơn  giản  nhất,  dễ  dàng  nhất,  vừa  khế  lý  lẫn  khế  cơ,  vừa  là  tu,  vừa  là 

tánh, thích hợp khắp ba căn, thâu nhiếp lợi căn lẫn độn căn, là chỗ quy 

túc  của  các  tông  Luật,  Giáo,  Thiền,  Mật,  là  con  đường  tắt  cho  trời  - 

người,  phàm  -  thánh  chứng  chân  thì  không  gì  bằng  một  pháp  “tín 

nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương”!  Ấy  là  vì  hết  thảy  pháp  môn 

đều  phải  cậy  vào  tự  lực,  còn  pháp  môn  Niệm  Phật  kiêm  cậy  vào  Phật 

lực.  Cậy  vào  tự  lực  mà  chưa  đoạn  sạch  Phiền  Hoặc  sẽ  chẳng  thể  vượt 

khỏi tam giới. Cậy vào Phật lực thì nếu tín nguyện chân thật, thiết tha, sẽ 

liền  có  thể  cao  đăng  chín  phẩm  sen.  Con  người  hiện  thời  muốn  giải 

quyết xong đại sự sanh tử ngay trong đời này mà bỏ pháp này thì sẽ trọn 

chẳng có hy vọng gì hết! 

Cần  biết  rằng:  Pháp  môn  Tịnh  Độ  pháp  nào  cũng  viên  thông,  như 

mặt trăng sáng vằng vặc giữa trời, dòng sông nào cũng hiện bóng; thủy 

ngân rớt xuống đất, hạt nào cũng đều tròn xoe. Chẳng những có lợi ích 

lớn lao cho cách vật, trí tri, cùng lý, tận tánh, giác thế, yên dân, trị quốc, 

an bang, mà ngay cả sĩ, nông, công, thương muốn phát triển sự nghiệp, 

già, trẻ, trai, gái muốn tiêu diệt bệnh tật khổ sở, không ai chẳng vừa cảm 

liền ứng, thỏa lòng, mãn nguyện. 

161 Hoa đèn là phần bấc (tim) đèn cháy còn sót lại có hình từa tựa như cái hoa nên 

gọi là “hoa đèn”. Cổ nhân thường cho rằng khi thắp đèn mà bấc đèn cháy để lại hoa 

đèn sẽ có điềm lành. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 277 of 315

Hiện thời, lòng người yếu hèn, chìm đắm, đời đã loạn đến tột cùng, 

phế kinh điển, phế luân thường, phế hiếu, vứt thẹn, đủ mọi thứ tà thuyết 

bạo  hành  nhằm  thực  hành  cầm  thú  hóa  [con  người]  được  cực  lực  đề 

xướng. Nếu chẳng cứu vãn thì đạo làm người sẽ gần như bị dứt mất. Do 

vậy, những vị hữu tâm các xứ cùng nhau đứng dậy đề xướng Phật pháp, 

giảng rõ nhân quả ba đời, nêu rõ lục đạo luân hồi, chỉ ra Sa Bà trược ác, 

nêu  bày  Cực  Lạc  nghiêm  tịnh  nhằm  mong  người  trong  cõi  đời  này  sẽ 

đánh đổ ham muốn xằng bậy của chính mình, khôi phục lễ nghĩa, sống 

thì dự vào bậc thánh hiền, liễu sanh thoát tử, chết sẽ về cõi Cực Lạc. 

Các vị cư sĩ Ân Đức Tăng, Châu Huệ Siêu, Hoàng Huệ Chân v.v… 

ở  Tĩnh  Giang  là  những  bậc  thân  sĩ  trong  ấp  đã  lập  ra  Phật  Giáo  Cư  Sĩ 

Lâm ở huyện thành. Mồng Một, ngày Rằm mỗi tháng và những ngày vía 

Phật Bồ Tát, nhóm họp mọi người niệm Phật. Buổi chiều sau khi niệm 

Phật xong, thỉnh những vị Tăng hay tục thông văn lý, diễn thuyết đường 

lối   “học  đạo  ngay  trong  cõi  trần,  sống  ở  rẫy  bái  mà  bảo  vệ  đất  nước, 

 giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành”  và 

pháp   “thật  sự  vì  sanh  tử,  phát  Bồ  Đề  tâm,  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu 

 sanh  Tây  Phương  ngõ  hầu  khắp  mọi  người  cùng  hàng  đều  vượt  thoát 

 biển khổ”  khiến cho hết thảy mọi người đều biết nguyên do “ai cũng có 

thể là Nghiêu - Thuấn, ai nấy đều có thể thành Phật”, thực hành tám đức 

“hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ”, tận lực thực hiện rốt ráo tám sự 

“cách vật, trí tri, thành ý, chánh tâm, tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên 

hạ”  thì  trong  hết  thảy  thời,  hết  thảy  chỗ  sẽ  đều  chú  trọng  mong  thành 

thánh học Phật. Đấy thật sự là pháp môn đại phương tiện “chẳng giữ địa 

vị gì mà lại bảo vệ đất nước, cứu dân, thay đổi phong tục nhưng chẳng 

để lộ dấu vết” vậy. 

Lâm hữu đều cho rằng Cư Sĩ Lâm đã thành lập, hãy nên đem ý nghĩa 

lớn lao này bảo khắp những người thông sáng tìm đến [Cư Sĩ Lâm] ngõ 

hầu  dù  thấy  hay  nghe  đều  phát  tín  tâm,  cùng  hoằng  dương  đạo  này  thì 

thiên hạ sẽ có thể tự thái bình, nhân dân yên vui. Họ gởi thư cho Bất Huệ 

xin  viết  lời  tựa  [nêu  duyên  khởi],  tôi  bèn  viết  bài  này  cho  xong  trách 

nhiệm! (Cuối Thu năm Ất Mão, tức năm Dân Quốc 28 - 1939) 

33. Duyên khởi của Cao Đông Phật Học Liên Xã 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  lớn  lao  không  gì  ra  ngoài,  là  chỗ  quy  túc  của 

Phật pháp mà cũng là nguồn cội của pháp thế gian. Ước theo Tục Đế để 

luận thì chẳng hạn như tám đức “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ”, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 278 of 315

tám sự “cách vật, trí tri, thành ý, chánh tâm, tu thân, tề gia, trị quốc, bình 

thiên hạ” hễ lìa khỏi pháp này thì chẳng thể nào rốt ráo viên mãn được! 

Ước  theo  Chân  Đế  để  luận  thì  chẳng  hạn  như  diệu  đạo  “đoạn  Hoặc, 

chứng Chân, siêu phàm nhập thánh”, chân tâm “mảy trần chẳng lập, vạn 

đức  trọn  đủ”  mà  lìa  pháp  này  thì  không  thể  nào  đích  thân  chứng  ngay 

được! Huống hồ đang nhằm thời Mạt Pháp, căn tánh con người kém cỏi, 

hèn tệ, thế đạo chìm đắm, phá tan hoang kỷ cương, phế kinh điển, phế 

luân  thường,  [thế  giới]  sắp  biến  thành  nơi  chốn  của  loài  cầm  thú,  cùng 

nhau phô diễn những hành vi tham tàn, bạc ác, bất hiếu162 giết cha, giết 

mẹ. Nếu chẳng lấy nhân quả ba đời, sự lý lục đạo luân hồi và pháp môn 

tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  để  cứu  vãn  thì  đạo  làm 

người gần như bị diệt mất! Do vậy, những người có tâm lo cho thế đạo, 

đua nhau đứng ra duy trì. 

Các  vị  thiện  sĩ  ở  bến  Đông  Song  huyện  Như  Cao  lập  ra  Phật  Học 

Liên  Xã  trong  điện  thờ  Hỏa  Tinh  (thần  lửa)163  đã  bỏ  hoang,  đề  xướng 

các pháp thế gian như giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng 

tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành để lập 

cơ sở sâu xa cho lòng mong mỏi thành thánh thành hiền và pháp xuất thế 

gian “thật sự vì sanh tử, phát Bồ Đề tâm, tín nguyện niệm Phật cầu sanh 

Tây  Phương”  nhằm  mong  thật  sự  chứng  được  liễu  sanh  thoát  tử,  khiến 

cho người đời đều cùng biết ai nấy sẵn có Phật tánh, đều cùng đau đáu vì 

đã “mất niệm mà thành cuồng” liền cùng bảo ban nhau đạo trọng yếu để 

thoát khổ, cùng nghĩ “khắc chế ý niệm để thành thánh”, tu đạo hiếu - đễ 

trong gia đình, thực hiện đạo niệm Phật đầy khắp các nẻo đường. 

Sĩ,  nông,  công,  thương  đều  chẳng  bỏ  nghề  nghiệp  của  chính  mình, 

nhưng tâm con người dần dần biến thành tâm Phật. Già, trẻ, trai, gái ai 

nấy  cũng  đều  tận  hết  thiên  chức  thì  đời  loạn  sẽ  biến  thành  đời  bình  trị 

nào có khó khăn chi? Cội gốc bồi đắp đã sâu, cành nhánh sẽ tự vươn dài, 

rậm rạp. Quân tử chú trọng nơi cái gốc, gốc đã lập, đạo bèn sanh. Muốn 

cho tiếng tăm gia đình được rạng rỡ, con cháu hiền thiện, vận nước tốt 

đẹp, hưng thịnh, nhân tài dấy lên đông đảo thì ai nấy hãy nên dốc lòng 

nơi những điều này. Các phương pháp nghiên cứu, tu trì thì đã có những 

trước thuật xưa - nay; ở đây tôi chỉ đặc biệt nêu bày đại lược nguyên do 

162 Nguyên văn  “kiêu kính chi hành vi”.  Kiêu (梟) là loài cú vọ, thường được dùng 

để  sánh  ví  cho  sự  tham  lam  tàn  nhẫn.  Kính  (獍)  là  một  loài  thú  theo  truyền  thuyết 

vừa  lọt  lòng  liền  ăn  thịt  mẹ,  nên  những  đứa  con  bạc  ác  bất  hiếu  thường  bị  gọi  là 

“kính nhi” (獍 兒). 

163 Hỏa Tinh chính là Hỏa Đức Tinh Quân, tức thần lửa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 279 of 315

mà thôi! 

34.  Duyên  khởi  của  Phật  Giáo  Tịnh  Nghiệp  Liên  Xã  tại  Viên  Gia 

Miếu thuộc Dư Đông, Nam Thông 

Phật pháp là mặt trời trí huệ trong đêm dài, là gạo thóc trong đời đói 

kém, là người dẫn đường nơi đường hiểm, là thuyền Từ trong biển khổ. 

Gần  đây,  lòng  người  suy  hãm,  chìm  đắm,  đua  nhau  toan  tính  những 

chuyện kỳ quái. Phàm đối với những cương thường luân lý do bậc thánh 

nhân đã lập vào thời cổ họ đều muốn xô đổ, rốt cuộc trở thành tình thế 

vô pháp vô thiên, phất cao ngọn cờ biến con người thành cầm thú, đem 

những tà thuyết ấy dụ dỗ những kẻ vô tri vô thức phóng túng làm càn, 

trọn chẳng kiêng nể, ràng buộc gì! Chẳng biết đã tự diệt tuyệt nhân loại, 

vĩnh  viễn  thường  đọa  trong  ác  đạo.  Tánh  tình  con  người  như  thế,  nếu 

chẳng  lập  cách  cứu  vãn  thì  tình  cảnh  mai  sau  sẽ  chẳng  thể  nào  tưởng 

tượng được! Vì vậy, những vị có trí bèn hùa nhau đề xướng Phật học để 

mong ai nấy do biết sự lý nhân quả ba đời và luân hồi trong lục đạo sẽ 

gắng sức làm lành, chẳng dám làm ác, khi còn sống sẽ là học trò của bậc 

thánh bậc hiền. Lại còn dạy họ tu pháp môn “tín nguyện niệm Phật cầu 

sanh  Tây  Phương”  để  họ  cậy  vào  Phật  từ  lực,  vượt  khỏi  đời  ác  trược 

này, được dự vào Liên Trì hải hội. 

Vì thế, các vị thiện sĩ Thịnh Trung Phủ, Giang Cảnh Xuân v.v… ở 

Dư Đông và Trụ Trì của ngôi miếu nơi ấy là đại sư Từ Huy tổ chức Dư 

Đông Tịnh Nghiệp Xã để đề xướng, ngõ hầu hết thảy mọi người đều biết 

Phật pháp, không chỉ xiển minh diệu lý “duy tâm tự tánh” mà còn [xiển 

minh] nghĩa sâu nhân quả luân hồi. Ngay cả đối với cương thường luân 

lý, [Phật giáo xiển dương] còn thân thiết hơn Nho Giáo. Vì thế, gặp cha 

nói từ, gặp con nói hiếu, anh kính, em nhường, chồng hòa, vợ thuận, chủ 

nhân từ, tớ trung thành, ai nấy đều trọn hết thiên chức của chính mình; 

lại còn phụ trợ bằng thuyết nhân quả, báo ứng, sanh tử luân hồi. Dẫu là 

kẻ ương bướng, kém hèn cùng cực thì cuồng tâm cũng sẽ bớt đi đôi chút, 

tuân  hành  chánh  đạo  để  mong  chẳng  chuốc  lấy  ác  quả,  sẽ  hưởng  thiện 

quả; huống hồ những pháp đoạn Hoặc chứng Chân ư? 

Cần biết rằng: Trong Phật pháp, pháp môn vô lượng. Hễ tu [bất cứ 

một  pháp  môn  nào]  đến  cùng  cực  cũng  đều  có  thể  liễu  sanh  thoát  tử; 

nhưng để có thể quyết định liễu sanh thoát tử ngay trong đời này thì chỉ 

có một môn Tịnh Độ! Những pháp môn khác dẫu [tu tập suốt] nhiều đời 

nhiều  kiếp  vẫn  chưa  chắc  chắn  đã  liễu  sanh  thoát  tử  được!  Bởi  lẽ,  hết 

thảy  các  pháp  môn  đều  cậy  vào  tự  lực,  còn  pháp  môn  Niệm  Phật  hoàn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 280 of 315

toàn  cậy  vào  Phật  lực  và  kiêm  thêm  tự  lực.  Do  cậy  vào  Phật  lực  nên 

dễ hơn cậy vào tự lực trăm ngàn Hằng hà sa lần. Lại còn phải nên biết 

rằng: Pháp môn Niệm Phật thật sự là pháp môn tổng trì thành thủy thành 

chung  để  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo, 

dưới hóa độ chúng sanh. Do vậy, chúng sanh trong chín giới hễ lìa pháp 

này  thì  trên  chẳng  thể  viên  thành  Phật  đạo,  mười  phương  chư  Phật  bỏ 

pháp này thì dưới chẳng thể phổ độ quần sanh. Nếu chẳng đã gieo thiện 

căn từ đời trước, làm sao được nghe tới pháp này? 

Nghe mà chẳng tu, hoặc tu mà không đắc lực thì đáng đau tiếc lắm 

thay! Đã tu trì lại còn tận lực giữ vẹn luân thường, nghiêm túc trọn hết 

bổn phận của chính mình, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành, 

kiêng  giết,  bảo  vệ  sanh  mạng,  giúp  đỡ  người  nghèo,  cứu  vớt  kẻ  khốn 

khó, tận tụy thực hành, lấy thân làm gương, giữ tấm lòng tốt, nói lời tốt 

lành, làm việc tốt lành thì sống sẽ có tiếng tăm, mất lên cõi Phật, tấn tu 

dần  dần  theo  thứ  tự  cho  đến  khi  thành  Phật  mới  hòng  chẳng  phụ  Phật 

tánh mà chính mình vốn sẵn có trong cái tâm này và tấm lòng đau đáu 

thuyết pháp độ sanh của đức Như Lai. 

Nếu  ai  nấy  đều  được  như  thế  thì  lẽ  nào  còn  có  thói  xấu  xa  “ngươi 

dối gạt, ta mắc lừa, cạnh tranh tàn hại lẫn nhau”, lễ nghĩa, nhân nhượng 

sẽ  được  hưng  khởi,  can  qua  chấm  dứt,  nhân  họa  đã  không  còn,  quyến 

thuộc  cõi  trời  sẽ  thường  giáng  xuống,  cõi  đời  trở  lại  thuở  Đường  Ngu, 

con  người  vui  hưởng  thái  bình  [sẽ  chẳng  trở  thành  hiện  thực]  ư?  Dẫu 

cho  khắp  cõi  đời  đều  chẳng  thể  làm  được  như  thế  thì  một  người  làm 

được,  chính  người  ấy  sẽ  được  hưởng  lợi  ích.  Như  từ  một  truyền  thành 

trăm, cho đến ngàn, đến vạn, đến vô lượng vô biên, cũng chỉ do người đề 

xướng, khuyên lơn, khích lệ siêng năng hay lười biếng mà thôi! 

Thế đạo đang buổi suy hoại là do một hai kẻ phát khởi đến nỗi bại 

hoại hết thuốc chữa. Nay muốn cho thế đạo được tốt đẹp, há có thể nào 

đã biết đến ý này mà lại gác bỏ ra ngoài ư? Vì thế, “do đất mà ngã thì 

cũng do đất mà đứng dậy; rời khỏi đất mà mong đứng dậy, quyết chẳng 

có  lẽ  ấy!”  Nguyện  những  ai  nhập  hội  và  những  ai  thấy  nghe  đều  cùng 

biết nghĩa này thì may mắn chi hơn! Đối với pháp tắc tu trì Tịnh Độ, đã 

có các kinh luận trước thuật của Tịnh tông; do vậy, tôi không nêu tường 

tận ở đây, chỉ đặc biệt nêu ra những nét chánh yếu mà thôi! 

35. Duyên khởi của Nghi Hưng Phật Giáo Tịnh Nghiệp Xã 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 281 of 315

Phật  pháp  là  tâm  pháp.  Tâm  pháp  ấy  ai  nấy  đều  sẵn  đủ,  không  ai 

chẳng  có;  là  gốc  của  hết  thảy  các  pháp  thế  gian  hay  xuất  thế  gian,  chỉ 

mình đức Thích Ca Thế Tôn ta triệt ngộ, triệt chứng. Do thương xót sâu 

xa chúng sanh mê muội nên [đức Phật] tùy thuận căn cơ của chúng sanh, 

giảng  những  pháp  nói  về  tự  tánh  của  chính  cái  tâm  này  và  Ngũ  Giới, 

Thập  Thiện,  Lục  Độ,  vạn  hạnh,  cũng  như  nhân  quả  ba  đời,  luân  hồi 

trong lục đạo, cùng với tín nguyện niệm Phật, vượt thoát tam giới theo 

chiều ngang v.v…

[Phật  pháp]  được  truyền  vào  Trung  Quốc  từ  thời  Đông  Hán  hai 

ngàn  năm  qua,  vua,  quan,  vĩ  nhân,  bậc  trí  huệ  các  đời  phần  nhiều  đều 

sùng phụng, tu trì, lưu thông rộng rãi. Thử đọc các sách vở, chỉ qua một 

chuyện  tạo  dựng  chùa  tháp  trong  các  đời,  ta  đã  có  thể  hình  dung  được 

Phật pháp trong thuở trước hưng thịnh [như thế nào]! Từ cuối đời Thanh 

đến  nay,  vận  nước  ngày  một  suy,  chiến  tranh  liên  tiếp  nổ  ra,  bậc  triết 

nhân mất đi, bọn tầm thường ngày một đông đảo, tất cả tăng chúng đại 

đa số đều chẳng tự chấn chỉnh, hưng khởi, tự ruồng rẫy, tự vứt bỏ, đến 

nỗi  Phật  pháp  bại  hoại  sát  đất.  Tăng  chúng  đã  thiếu  người  đề  xướng; 

Nho  sĩ  trọn  chưa  hề  đọc  kinh  Phật,  chẳng  hề  một  lần  thân  cận  bậc  cao 

tăng,  chỉ  vâng  giữ  những  lời  lẽ  cong  vạy  của  gã  Xương  Lê  (Hàn  Dũ), 

coi Phật pháp là dị đoan, hại đời, hại đạo, đến nỗi những kẻ tầm thường 

trong  xã  hội  đồng  thanh  phụ  họa,  trở  thành  hiện  tượng  xấu  ác  “đuổi 

Tăng, chiếm đoạt tài sản, hủy Phật, diệt pháp”, đạo đức đắm chìm, chôn 

vùi, cũng như có lắm hành động trái nghịch, vượt phạm vi [đạo đức] của 

Nho Giáo hết sức bắng nhắng trong cõi trần. 

Nếu hết thảy mọi người ai nấy đều tuân thủ Ngũ Giới, Thập Thiện, 

biết rõ sự lý nhân quả ba đời và lục đạo luân hồi thì lẽ đâu có những hiện 

tượng còn thua cầm thú ấy! Truy cứu đến cái gốc họa, chẳng thể không 

quy  tội  cho  những  lời  lẽ  cong  vẹo  của  gã  Xương  Lê!  Lại  có  những  kẻ 

ngu  phu  ngu  phụ  tuy  có  tâm  chuộng  điều  lành,  nhưng  chẳng  được  biết 

tới  Phật  pháp  chân  thật,  thường  tưởng  luyện  đan  vận  khí  là  Phật  pháp. 

Tuy có lòng tốt nhưng chỉ bồi đắp được chút phước thế gian hoặc lọt vào 

ma đạo, đáng cảm khái, than thở sâu xa lắm thay! Do mỗi nơi có nhân 

duyên riêng biệt mà có chỗ trước kia Phật pháp được hưng khởi lớn lao 

rồi rốt cuộc trọn chẳng còn tiếng tăm, dấu vết, hoặc chỉ còn đôi chút hình 

tướng đến nỗi đại đa số mọi người như đang ở trong đêm dài chẳng thấy 

được mặt trời; há có phải là Phật pháp bất hạnh hay là lũ chúng ta đại bất 

hạnh vậy? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 282 of 315

Cần biết rằng: Phật pháp chính là pháp tận lực giữ vẹn luân thường, 

là pháp ngầm giúp đạt đến bình trị tột bậc, là tin tưởng một cách trí huệ, 

chẳng  phải  là  mê  tín,  là  tích  cực,  chứ  không  phải  tiêu  cực,  là  cứu  thế, 

chứ  không  phải  yếm  thế,  là  làm  cho  người  khác  cùng  được  tốt  lành, 

chứ không chỉ nhằm tốt lành cho riêng mình, là hợp với nhân sanh, chứ 

không phải trái nghịch nhân sanh. Do người đời chẳng biết chân tướng 

của  Phật  pháp  nên  đến  nỗi  đối  với  pháp  “có  ích  lớn  lao  cho  quốc  gia, 

xã hội, cũng như hữu ích cho thân tâm, tánh mạng của mỗi người” này, 

lại gán cho đủ mọi cái tên xấu xa để chê bai, bài xích, khiến tự lầm, lầm 

người, chẳng đáng buồn ư? Tri kiến của những kẻ cùng hàng thật nông 

cạn. Lúc thoạt đầu do chưa từng nghiên cứu nên cũng ôm giữ những thứ 

tri  kiến  như  trên.  Nếu  hơi  nghiên  cứu  một  chút  thì  mới  biết  vua,  quan, 

vĩ nhân, bậc trí trong các đời đều phụng hành, tu trì, lưu truyền rộng rãi 

ngõ hầu có thể thấu hiểu tận cùng chân lý trong vũ trụ, giải quyết được 

nguyên do của nhân sanh, cải cách được lề thói xã hội, củng cố nền tảng 

nước  nhà,  thúc  đẩy  nền  văn  minh  trên  thế  giới,  hiểu  rõ  trọn  khắp  cội 

nguồn của các pháp. 

Than  ôi!  Thế  giới  ngày  nay  chẳng  phải  là  một  thế  giới  đáng  sợ  hãi 

lớn  lao  ư?  Trung  Quốc  ngày  nay  chẳng  phải  là  Trung  Quốc  đang  theo 

kiểu  mẫu  địa  ngục  ư?  Lòng  người  ngày  nay  chẳng  phải  là  lòng  người 

theo  lề  thói  ma  thuật  ư?  Chúng  ta  ở  trong  hoàn  cảnh  hiểm  ác  này,  nếu 

chẳng  cực  lực  đề  xướng  Ngũ  Giới,  Thập  Thiện,  giữ  vẹn  luân  thường, 

trọn hết bổn phận, tỏ rõ sự lý luân hồi lục đạo do đức Phật đã nói thì con 

người sẽ chẳng khác gì cầm thú! Dùng những điều này để tụ tập những 

người  cùng  chí  hướng,  tùy  phần,  tùy  sức  đề  xướng  tu  trì.  Nhưng  trong 

Phật pháp, pháp môn vô lượng, chỉ có một pháp “dốc lòng tu điều lành 

thế gian, tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương” là thiết yếu nhất, 

là phổ thông nhất, thực hiện dễ nhất mà lại đạt thành tựu dễ nhất. Ấy là 

vì nếu chẳng giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận thì còn là tội nhân 

trong  thế  gian,  làm  sao  mong  được  Phật  gia  hộ?  Nếu  chẳng  niệm  Phật 

cầu sanh Tây Phương, ai có thể đoạn sạch Phiền Hoặc, liễu sanh thoát tử 

ngay trong đời này? 

Do  vậy,  đức  Phật  ta  nghĩ  thương  những  kẻ  chẳng  thể  nhanh  chóng 

đoạn Phiền Hoặc, đặc biệt nói ra pháp “cậy vào Phật từ lực để liễu sanh 

tử” này, ngõ hầu hết thảy dù phàm hay thánh đều cùng có thể hoàn tất 

[đạo nghiệp] ngay trong đời này. Viễn công đại sư đời Tấn tận lực hoằng 

dương  pháp  này.  Từ  đời  Tấn  tới  nay,  hơn  một  ngàn  năm  trăm  năm, 

những bậc cao nhân Tăng - tục kế tiếp nhau hoằng dương. Cho đến ngày 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 283 of 315

nay chúng ta đều cùng được Văn Huân tu trì, may mắn chi hơn? 

36. Duyên khởi của Huệ Tế Cư Duyệt Kinh Thất 

Phật pháp chính là pháp chung của hết thảy tứ thánh lục phàm trong 

mười pháp giới, không ai chẳng nên học, mà cũng không một ai chẳng 

thể  học  được  vì  Phật  pháp  chính  là  tâm  pháp.  Con  người  ai  không  có 

tâm?  Nhưng  ai  là  kẻ  nhận  biết  cái  tâm?  Trong  cõi  đời  cố  nhiên  chẳng 

thiếu kẻ thông minh, thấu hiểu rộng rãi, nhưng do họ chuyên chú trọng 

rong ruổi tìm cầu bên ngoài, chẳng biết xoay lại chiếu soi bên trong, dẫu 

suốt  ngày  sử  dụng  cái  tâm,  suốt  ngày  nói  tới  cái  tâm,  nhưng  rốt  cuộc 

chẳng biết tâm là vật gì! Vì sao vậy? Vì chỉ có tri thức biện định sự vật, 

chứ  trọn  chẳng  có  trí  huệ  thấu  hiểu  tận  cùng  tâm  tánh.  Thiên  hạ  ngày 

nay  đã  loạn  lạc  đến  tận  cùng,  phế  kinh  điển,  phế  luân  thường,  bỏ  lòng 

hiếu, vứt lòng thẹn, đúng là muốn cho con người trong khắp cả cõi đời 

trọn chẳng khác gì các loài cầm thú mới thôi! Ôi, đáng than thay! 

Xét kỹ nguyên do bình trị hay loạn lạc từ xưa đến nay, không lúc nào 

chẳng  lấy  gia  đình  làm  căn  cứ.  Nếu  mọi  người  dân  đều  dốc  lòng  hành 

hiếu - hữu, nghiêm túc trọn hết bổn phận của chính mình, biết nhân, rõ 

quả, sửa ác, hướng lành, như vậy thì cõi đời nào chẳng bình trị, gia đình 

nào chẳng được hưng thịnh, có khi nào nhân tài chẳng dấy lên đông đảo, 

có lẽ đâu thiên hạ chẳng hưởng thái bình ư? Hiện thời, thiên tai nhân họa 

liên  tiếp  xảy  ra  đều  là  vì  những  gã  theo  Lý  Học  đả  phá,  bài  xích  nhân 

quả  báo  ứng,  sanh  tử  luân  hồi,  khiến  cho  bậc  thượng  chẳng  gắng  sức, 

biếng  làm  lành,  bậc  hạ  không  có  gì  để  kiêng  sợ,  dám  làm  chuyện  ác! 

Kéo dài đã lâu gần như đã tan nát, đến khi gió Âu vừa thổi đến thì cái 

đạo làm người hầu như chấm dứt. Xét đến cội nguồn chính là vì bọn Lý 

Học bàn xuông lý tánh, vứt bỏ nhân quả mà ra! Học thuyết gây lầm lạc 

đến mức như thế, chẳng đáng sợ hay sao? 

Nay muốn vãn hồi thế đạo nhân tâm để thiên hạ thái bình, nhân dân 

yên vui, mà bỏ đạo “tu chân ngay trong cõi tục, hiểu nhân rõ quả” của 

đức Như Lai thì làm sao yên được? Ấy là vì đức Như Lai gặp cha nói từ, 

gặp con nói hiếu, anh nhường, em kính, chồng hòa, vợ thuận, chủ nhân 

từ,  tớ  trung  thành,  đối  với  mỗi  người  đều  dạy  trọn  hết  chức  phận  của 

chính mình thì gia đình hết sức hòa thuận, con người quen thói lễ nghĩa, 

nhân  nhượng.  Tiến  hơn  bước  nữa  là  tu  pháp  môn  Tịnh  Độ  thì  chính  là 

dùng pháp thế gian để tu pháp xuất thế gian, chẳng lìa những xử sự luân 

thường trong hằng ngày mà vào thẳng biển pháp của Như Lai. Dẫu cho 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 284 of 315

căn cơ kém hèn cũng có thể cậy vào Phật từ lực để được liễu sanh thoát 

tử, siêu phàm nhập thánh ngay trong đời này. 

Cư  sĩ  Ngô  Huệ  Tế  sau  khi  được  nghe  Phật  pháp,  buồn  thương  sâu 

đậm  vì  hết  thảy  những  người  cùng  hàng  chưa  được  thấm  gội  ân  Phật 

giáo hóa. Do vậy, đặc biệt thỉnh các loại sách Phật đơn giản, gần gũi để 

tặng  cho  hàng  sơ  cơ  nhằm  mong  họ  sẽ  từ  cạn  mà  tiến  vào  sâu,  do  học 

phép bậc Hạ mà sẽ thấu đạt những pháp bậc Thượng. Lại tính cất riêng 

một  gian  nhà  ở  trong  nhà  của  chính  mình,  đề  biển  là  Huệ  Tế  Cư,  tích 

tập các thiện thư chánh tri kiến và những sách Phật khế lý khế cơ nhằm 

mong những người cùng họ, cùng thôn đều cùng được xem đọc, sẽ cùng 

sốt sắng giữ vẹn hạnh hiếu hữu, cùng tu Tịnh nghiệp, ngõ hầu khi sống 

sẽ  dự  vào  bậc  thánh,  bậc  hiền,  khi  mất  sẽ  về  cõi  Cực  Lạc.  Dụng  tâm 

đáng gọi là khẩn thiết, châu đáo, thiết tha! 

Mong sao các thiện sĩ đến đây xem kinh ai nấy đều sanh lòng cung 

kính, sanh ý tưởng khó gặp gỡ, đối với những pháp nên vâng giữ ắt sẽ 

tận  tụy  thực  hành,  đối  với  những  điều  nên  kiêng  dè  ắt  sẽ  đoạn  trừ  hết 

sạch.  Do  vậy  [những  chuyện  như]  mong  thành  thánh  thành  hiền,  liễu 

sanh  thoát  tử,  trong  thân  hiện  tại  sẽ  vĩnh  viễn  hưởng  lắm  phước,  con 

cháu được hưởng tốt lành lâu dài sẽ đều đạt được. Ấy là vì dùng chánh 

trí huệ để tu hành đại đạo luân thường của thế gian và diệu pháp Tịnh Độ 

xuất thế gian viên đốn nhất, giản tiện nhất. Do vậy, đối với thân, đối với 

nhà, đối với mọi người, đối với sanh tử đều giúp đỡ trọn khắp. Ý nghĩa 

của [tên gọi] Huệ Tế Cư là như vậy đấy, chứ không phải ông ta xằng bậy 

dùng  pháp  danh  của  mình  để  đặt  tên  cho  [duyệt  kinh  thất],  muốn  cho 

người khác nhớ mãi chẳng quên đâu nhé! Vì vậy, tôi nêu tỏ ý nghĩa ẩn 

kín này để thưa cùng những bậc thông sáng mai sau!  (Tháng Sáu mùa Hạ 

năm Kỷ Tỵ, tức năm Dân Quốc 18 - 1929)

37. Lời tựa nhỏ cho một trăm bài kệ ca ngợi A Di Đà Phật 

Xưa kia, ngài Triệt Ngộ thiền sư dùng các giáo nghĩa, tông thừa viết 

ra  một  trăm  bài  kệ  niệm  Phật,  văn  từ  và  nghĩa  lý  đều  viên  diệu  khiến 

người  cho  tâm  mục  của  mọi  người  được  mở  rộng.  Bạn  tôi  là  Hòa 

Thượng Dật Nhân (tức Hòa Thượng Chân Đạt) khi sưu tập các pháp ngữ 

Tịnh  Ðộ  xưa  nay  để  biên  tập  quyển  Tây  Phương  Công  Cứ,  lại  căn  cứ 

vào các nghĩa trọng yếu trong nhân địa, quả vị của đức Phật A Di Ðà để 

soạn thành tất cả một trăm bài tụng, [mỗi bài] bắt đầu bằng câu A Di Ðà 

Phật,  ngõ  hầu  tạo  lợi  lạc  cho  kẻ  sơ  cơ.  Những  bài  tụng  này  khen  ngợi 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 285 of 315

đức  A  Di  Ðà  trong  lúc  tu  nhân  đã  bỏ  nước  xuất  gia,  phát  ra  bốn  mươi 

tám nguyện  ([trong mỗi bài kệ] đối với hai câu kệ tiếp theo [câu kệ] thuật bày mỗi 

 nguyện đều dựa theo cách đặt tên để phân chia khoa mục các nguyện trong bộ Vô 

 Lượng Thọ Kinh Nghĩa Sớ của pháp sư Huệ Viễn, lấy mỗi nguyện làm câu chủ yếu), 

tu  trọn  Lục  Độ,  vạn  hạnh  cho  đến  khi  viên  mãn  ba  Giác,  chứng  được 

mười  ba  danh  hiệu164.  Sau  đấy,  còn  khen  ngợi  sơ  lược  về  sự  trang 

nghiêm  của  cõi  nước,  lòng  Từ  độ  khắp  của  đức  Phật,  lợi  ích  của  pháp 

môn Tịnh Ðộ. Dẫu văn từ nghĩa lý kém xa [một trăm bài kệ niệm Phật 

của] ngài Triệt Ngộ, nhưng những lời nguyện và danh hiệu trong những 

bài  tụng  này  rất  có  ích  cho  kẻ  sơ  cơ  dễ  bề  ghi  nhớ.  Nay  tôi  đem  một 

trăm bài kệ này in vào phía trong bìa sách và viết lời tựa nhỏ để in trong 

lòng sách ngõ hầu người đọc biết được nguyên do vậy. 

38. Lời tựa nhỏ cho một trăm bài kệ luận về Niệm Phật Già Đà Giáo 

Nghĩa của thiền sư Triệt Ngộ 

Triệt Ngộ thiền sư thấu hiểu giáo nghĩa sâu xa, triệt ngộ tông thừa. 

Tuổi già hướng lòng nơi Tịnh Độ, tự hành, dạy người, một mực lấy tín 

nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương làm chủ yếu. Những điều được 

Ngài nêu tỏ quả thật hiếm thấy trong đời gần đây. Nay sao lục một trăm 

bài  kệ  giáo  nghĩa  để  tạo  một  hướng  dẫn  tốt  lành  cho  người  tu  Tịnh 

nghiệp vậy! 

39. Tiểu dẫn (lời dẫn giải ngắn) về hai điều lợi ích do vẽ tượng Phật 

Quán  Kinh  dạy:  “Tâm  này  làm  Phật,  tâm  này  là  Phật”.   Phàm  nhớ 

Phật, niệm Phật, quán Phật, lễ Phật, vẽ hình Phật đều gọi là “làm Phật”. 

Do  tâm  nghĩ  đến  đức  Phật  nên  trong  tâm  liền  hiện  tướng  hảo  trang 

nghiêm, công đức, oai thần của Phật. Cho nên nói:  “Tâm này là Phật”.  

Kẻ làm đệ tử Phật sao chẳng dốc sức nơi đây? Trong những việc ấy, chỉ 

có vẽ hình Phật lại càng thân thiết, bởi lẽ chẳng dốc trọn hết tinh thần sẽ 

chẳng thể diễn tả được tướng hảo, thái độ trang nghiêm, từ bi được! Học 

trò  tôi  là  Lý  Trọng  Hòa  khá  thích  vẽ  vời,  vẽ  khá  đẹp.  Gần  đây,  ông  ta 

164 Theo kinh Vô Lượng Thọ (bản dịch của ngài Khang Tăng Khải đời Ngụy), đức 

Phật A Di Đà ngoài danh hiệu Vô Lượng Thọ, còn có mười hai danh hiệu như sau: 

1) Vô Lượng Quang Phật 2) Vô Biên Quang Phật 3) Vô Ngại Quang Phật 4) Vô Ðối 

Quang  Phật  5)  Viêm  Vương  Quang  Phật  6)  Thanh  Tịnh  Quang  Phật  7)  Hoan  Hỷ 

Quang Phật 8) Trí Tuệ Quang Phật 9) Bất Ðoạn Quang Phật 10) Nan Tư Quang Phật 

11) Vô Xứng Quang Phật 12) Siêu Nhật Nguyệt Quang Phật. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 286 of 315

quy y Tam Bảo, muốn chuyên vẽ hình Phật để lợi mình lẫn người. Hơn 

nữa,  do  nhà  nghèo  chẳng  thể  tùy  ý  thực  hiện  các  công  đức,  vì  vậy  bèn 

phát tâm vẽ hình Phật, định giá cho người khác thỉnh. Đối với món tiền 

trả  công  vẽ  tranh  ấy,  ngoài  khoản  chi  phí  dành  cho  giấy,  bút,  màu  vẽ, 

hương,  đuốc  ra,  đều  dùng  để  cúng  dường  hết  cho  Tam  Bảo  và  làm 

chuyện công ích, quyết chẳng để dùng riêng cho chính mình. Nếu dùng, 

sẽ  mắc  tội  ăn  trộm  đồ  vật  của  Tam  Bảo  cũng  như  tội  khinh  Phật,  dối 

người! Ông ta thực hiện như thế để mong mình lẫn người đều cùng gieo 

thiện căn, cùng tiêu ác nghiệp, trong đời này phước tăng, huệ rạng, khi 

báo thân đã hết bèn về thẳng Tây Phương làm đệ tử Phật Di Đà, làm bạn 

lành  trong  hải  hội.  Do  vậy  tôi  bèn  viết  Hai  Điều  Lợi  Ích  Do  Vẽ  Hình 

Phật và lược thuật đại ý vậy. 

40. Tiểu dẫn về việc quyên mộ để kiến lập đạo tràng Siêu Độ Cô Hồn 

Tiêu Tai Phật Thất ở Như Cao 

Tam  giới  không  yên  giống  như  nhà  lửa,  các  nỗi  khổ  đầy  dẫy,  thật 

đáng  kinh  sợ!  Trong  hội  Pháp  Hoa,  đức  Như  Lai  đã  sớm  nói  đến  điều 

này. Nỗi thảm đao binh trong cõi đời gần đây quả thật từ ngàn xưa chưa 

hề nghe tới. Phương cách giết người không kiểu kỳ lạ nào chẳng có, đến 

nỗi vận nước nguy ngập, dân không lẽ sống! Xét đến nguyên do, đều là 

vì chúng sanh đang mê, chẳng hiểu Ngã Không, cho nên đối với những 

cảnh nghịch hay thuận đều khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm mà 

ra. Nhưng với hai chuyện dâm và trộm thì người hiền dùng lễ để tự ngăn 

ngừa, kẻ ngu do bị luật pháp khống chế [nên hai nghiệp này] vẫn chẳng 

đến nỗi quá mức. Chỉ có chuyện sát sanh ăn thịt là do quen thói nên thế 

tục coi như chuyện đương nhiên, điềm nhiên chẳng để ý tới, đến nỗi đây 

-  kia  đời  đời  kiếp  kiếp  báo  thù  lẫn  nhau,  ươm  thành  tai  kiếp  cực  thảm 

như thế này, chẳng đáng buồn sao? 

Những người cùng hàng sẵn tâm cứu thế, nhưng không có sức để dứt 

tai  kiếp,  trộm  thấy  hết  thảy  cô  hồn  bị  sát  thương  bởi  đao  binh  ôm  hờn 

nơi chín suối, lâu ngày ắt sẽ thành tai ương dữ dội. Do vậy, sau những 

trận  chiến  lớn,  ắt  sẽ  có  bệnh  dịch  và  hung  niên165.  Nếu  chẳng  nương 

theo Phật pháp để cầu siêu thì chẳng những linh hồn thần thức của người 

chết không chỗ nương về, mà còn khiến cho kẻ sống đau lòng, buốt gan! 

Chắc  là  tật  dịch,  hung  niên  sẽ  như  nước  càng  sâu,  như  lửa  càng  nóng! 

Nhưng  trong  Phật  pháp,  pháp  môn  rộng  lớn,  vô  lượng  vô  biên,  chỉ  có 

165 Năm đói kém, thiên tai dữ dội. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 287 of 315

pháp  môn  Niệm  Phật  thật  là  bậc  nhất.  Bởi  lẽ,  đức  Di  Đà  trong  khi  tu 

nhân  đã  phát  thệ  nguyện  to  lớn:   “Nếu  có  chúng  sanh  nào  tín  nguyện 

 niệm  Phật,  ta  nhất  định  sẽ  rủ  lòng  Từ  tiếp  dẫn  khiến  cho  kẻ  ấy  vãng 

 sanh Tây Phương”.  Nay ước định vào ngày… trong tháng… ở chỗ… sẽ 

mở  đạo  tràng  niệm  Phật  bảy  ngày.  Phàm  những  vị  thiện  tín  ai  nấy  đều 

nên phát Bồ Đề tâm, đến niệm Phật trong hội để cầu cho các cô hồn đều 

được  siêu  thăng,  tai  chướng  đều  được  tiêu  diệt.  Nếu  chẳng  tiện  đến  thì 

cũng nên kiền thành niệm Phật tại nhà. 

Nhưng phí tổn trong bảy ngày để lo liệu tất cả những thứ hương đèn, 

trái cây, thực phẩm cúng Phật, trà, cơm, điểm tâm cho đại chúng, hương, 

đèn,  giấy  vàng  bạc  cúng  cô  hồn  sẽ  rất  lớn,  khẩn  thiết  mong  hết  thảy 

những  vị  thiện  tín  ai  nấy  hãy  tùy  theo  tâm  lực  mà  tán  trợ  để  những  vị 

đến tham dự niệm Phật trong suốt bảy ngày được nhờ vào tài lực do mọi 

người  dốc  hết  lòng  thành  cúng  dường  sẽ  chẳng  phải  nhọc  nhằn  đến  đi, 

rong ruổi tìm cầu [những thứ cần dùng], sẽ nhất tâm bất loạn niệm Phật, 

ngõ hầu những cô hồn được cầu siêu ấy sẽ cậy vào Phật lực về thẳng Tây 

Phương,  cả  ấp  nơi  đất  Như  (Như  Cao)  sẽ  được  tiêu  tai  chướng,  hưởng 

mãi  những  điều  tốt  lành,  tổ  tông  của  mọi  dòng  họ  ở  nơi  tổ  chức  [đạo 

tràng ấy] sẽ đều được gởi thân nơi Liên Trì, tất cả chúng sanh pháp giới 

sẽ đều được gá thần thức nơi An Dưỡng. Trong thế giới sẽ thấy Phật, trời 

che chở như mây nhóm, điều phước ùa tới, thời thế an hòa, mùa màng 

sung  túc,  dân  khỏe  mạnh,  vật  sanh  sôi  nẩy  nở,  chắc  cảnh  tượng  Đại 

Đồng trong thuở Đường Ngu sẽ được thấy trong ngày nay. Chỉ mong ai 

nấy chẳng tiếc tâm lực nghĩ nhớ, chẳng tiếc tài lực giúp đỡ thì lợi ích ấy 

sẽ chẳng thể nào diễn tả được. 

41. Lời tiểu dẫn cho Như Cao Phật Học Hội 

Chuyện thế gian hay xuất thế gian hễ nếu sẵn đủ nhiệt tâm và nghị 

lực thì nhất định không chuyện gì chẳng thành. Ông Đặng Tử Phác trước 

kia từng quyên mộ xây dựng đại điện chùa Pháp Vân ở Kim Lăng, lập ra 

sổ  quyên  mộ  bốn  mươi  tám  nguyện,  đề  tựa  là   “hữu  nguyện  tất  thành”  

(có nguyện ắt thành), lại còn trần thuật đại ý. Không lâu sau, quả nhiên 

những  nguyện  ấy  được  thỏa  mãn.  Cụ  Lục  Tây  Lâm  ở  Tô  Châu,  tuổi 

ngoài  tám  mươi,  tuy  nhà  cửa  chẳng  giàu  có  lắm,  vẫn  khẳng  khái  đảm 

nhiệm [quyên tặng] một nguyện, liền giao trọn số tiền ngay lập tức, quả 

thật  đáng  nêu  gương  để  thành  tựu  thiện  cử  (hành  vi  tốt  lành)  vậy.  Nay 

đọc chương trình của Mã Đường Phật Học Hội ở Như Cao và nghe nói 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 288 of 315

những người lo toan như cư sĩ Châu Quý v.v… đều là những vị sốt sắng 

tu hành trong sạch, lại còn tận lực mong giữ đúng lễ tiết. Kinh phí cho 

mỗi năm chỉ cần năm trăm đồng. 

Hiện thời, tuy người nhập hội mới chỉ được mấy chục người, nhưng 

nếu kêu gọi rộng rãi hội viên thì mỗi người bỏ ra hai đồng thì sẽ không 

còn phải lo âu gì! Huống chi nghe nói còn có những người đóng góp tám 

đồng,  sáu  đồng,  bốn  đồng  ư?  Mỗi  một  nguyện  xây  dựng  đại  điện  chùa 

Pháp  Vân  là  hai  ngàn  đồng  mà  còn  được  mãn  nguyện  ngay,  huống  chi 

là  mấy  đồng  nhỏ  nhoi  này!  Lại  còn  có  sổ  sách  tổng  kết,  báo  cáo  cuối 

năm để tạo sự tin tưởng, ai chẳng thích nhập hội để mong đích thân được 

nhuần gội sự giáo hóa của đức Phật, trong đời hiện tại làm người lành ba 

nghiệp thanh tịnh, khi lâm chung sẽ là thánh chúng cao đăng chín phẩm. 

Có nguyện ắt thành, tôi dám bảo đảm với người sáng lập và tu trì vậy! 

III. Bi ký 

1. Bi ký về việc tậu ruộng cho Niệm Phật Đường chùa Bảo Khánh ở 


Ninh Ba 

(viết thay cho thầy Ích Châu) 

Trộm nghe: Đức Như Lai thuyết pháp chúng sanh đắc độ, khó - dễ, 

chậm - nhanh khác biệt lớn lao! Do vậy, viên âm vừa giảng, kẻ căn cơ 

chín muồi liền chứng Bồ Đề. Một trận mưa thấm khắp, kẻ tiểu căn chỉ 

được  tăng  trưởng  đôi  chút.  Do  vậy,  rộng  lập  giáo  pháp  Đốn,  Tiệm, 

Thiên,  Viên  nhằm  phù  hợp  căn  cơ,  mở  toang  môn  Luật,  Giáo,  Thiền, 

Mật  hòng  lợi  vật.  Cầu  lấy  một  pháp   “tâm  này  làm  Phật,  tâm  này  là 

 Phật,  ngay  từ  trong  cái  niệm  niệm  Phật  sẽ  thành  Phật  ngay  trong  cái 

 niệm  ấy,  gom  tam  thừa  ngũ  tánh  cùng  về  cõi  tịnh,  hướng  dẫn  thượng 

 thánh  hạ  phàm  cùng  chứng  chân  thường,  chẳng  đoạn  Hoặc  nghiệp  mà 

 được dự vào địa vị Bổ Xứ ngay trong một đời này, lên thẳng Diệu Giác”  

thì không chi thù thắng, siêu tuyệt bằng pháp môn Tịnh Độ! Thật có thể 

nói [pháp môn Tịnh Độ] là giềng mối lớn lao trong Phật giáo, là đường 

tắt  để  xuất  trần.  Do  vậy,  tiền  hiền  vãng  thánh  ai  nấy  đều  hướng  theo, 

ngàn  kinh  muôn  luận  đâu  đâu  cũng  chỉ  quy.  Trong  thời  Chánh  Pháp, 

Tượng  Pháp  xưa  kia,  đời  nào  cũng  có  cao  nhân  tục  diệm  truyền  đăng 

khiến cho [Phật pháp] rạng ngời tại Thiên Trúc lẫn Trung Hoa. Đời Mạt 

căn cơ kém hèn, muốn liễu sanh tử mà bỏ pháp môn này thì làm sao yên 

được? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 289 of 315

Lúc Châu mới dự vào hàng Tăng sĩ liền được nghe pháp này, muốn 

kết  Lô  Sơn  xã,  hòng  noi  theo  phong  thái  Vân  Ô166,  nhưng  trước  kia  vì 

chẳng có đất để trải vàng167, suốt nhiều năm chỉ ôm xuông tâm ấy! Nay 

có  người  trợ  đạo,  chắc  sẽ  có  ngày  mãn  nguyện.  Nay  có  vị  đại  hộ  pháp 

X… túc căn sâu dầy, dốc lòng tin tưởng Phật thừa, muốn chuyển uế độ 

thành Tịnh Độ, bỏ ra tài sản thế gian để làm pháp tài nên bèn quyên tặng 

món tiền chừng bao nhiêu đó dùng để mua chừng đó mẫu ruộng cấy lúa 

tẻ. Hoa lợi thâu được sẽ dùng làm chi phí niệm Phật, cầu thỉnh bảy vị sư 

tăng chấp trì lục tự Phật hiệu, suốt đời quy mạng, gieo lòng thành cho tới 

hết báo thân. Từ đấy trở đi, vĩnh viễn giữ [quy củ ấy] không buông bỏ 

hòng báo ân nước và đáp tạ ân đàn-na tín thí. 

Nguyện  cho  những  vị  ngoại  hộ  có  cùng  một  hạnh  và  những  hàng 

thiện tín thấy nghe tùy hỷ trong hiện tại vị lai, hễ Phật niệm vừa khởi lên 

sẽ  nhanh  chóng  đoạn  ngay  phàm  tình,  núi  phước  chót  vót,  biển  nghiệp 

cạn  khô,  sương  mù  tội  chướng  tiêu  tan,  mặt  trời  trí  huệ  rạng  bày,  biết 

được  những  điều  đức  Phật  biết,  do  trì  danh  mà  thấu  đạt  sâu  xa  Thật 

Tướng, trụ nơi đức Phật trụ thì tuy sống trong cõi Đồng Cư mà đã khế 

hợp  thẳng  vào  cõi  Tịch  Quang.  Lại  nguyện  theo  chiều  dọc  trọn  khắp 

ba đời, theo chiều ngang tột cùng mười phương, hết thảy hữu tình cùng 

nhiễm  mùi  hương  này,  dùng  công  đức  này  để  cung  chúc:  “Nền  tảng 

nước nhà củng cố, Phật nhật thêm sáng, tám phương có đạo để vâng lãnh 

lâu dài, bốn biển vui thích sự giáo hóa vô vi”. 

2. Bi ký về công đức cung thỉnh Đại Tạng Kinh của chùa Tịnh Cư ở 

Tế Nam 

(viết thay) 

Đại pháp của đức Như Lai lợi ích sâu rộng, về mặt ngầm kín là giúp 

đạt  đến  bình  trị  tột  cùng,  về  mặt  hiển  nhiên  là  giữ  yên  lòng  dân,  khiến 

cho dân ngày càng hướng đến điều lành mà chẳng biết nguyên do, chứ 

166 Vân Ô: tức Vân Thê và núi Ô Long. Vân Thê là đạo tràng Tịnh Độ của Liên Trì 

đại sư (Bát Tổ của Tịnh Tông), Ô Long là đạo tràng Tịnh Độ của Thiếu Khang đại sư 

(Ngũ Tổ Tịnh Độ Tông). 

167  “Bố  kim  vô  địa”:  Bố  Kim  (trải  vàng)  là  điển  tích  trưởng  giả  Cấp  Cô  Độc  đem 

vàng trải lên mặt đất để mua lại khu vườn của thái tử Kỳ Đà (Jeta) nhằm dựng tinh 

xá  cúng  dường  đức  Phật.  Do  vậy,  “bố  kim”  thường  dùng  để  chỉ  hành  động  cúng 

dường rộng rãi của tín đồ. Từ ngữ “bố kim vô địa” ở đây chỉ được dùng với ý nghĩa 

sư Ích Châu không có đạo tràng hoặc không có tài sản để duy trì một đạo tràng nhằm 

tu tập theo đường lối do Sư đề xướng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 290 of 315

không chỉ khiến cho con người đoạn Hoặc chứng Chân nhằm tự hoàn tất 

chuyện  xuất  thế  mà  thôi!  Ấy  là  vì  [xét  trên]  Chân  Như  Phật  tánh  thì 

chúng sanh và Phật đồng thể; ai cũng đều có thể là Nghiêu - Thuấn, ai 

nấy đều có thể thành Phật, nhưng do còn mê chưa ngộ nên lầm lạc sanh 

nhiễm trước nơi cảnh duyên sáu trần, khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm 

- dâm, đến nỗi luân chuyển cả kiếp dài lâu, vĩnh viễn không có lúc thoát 

ra! Đức Như Lai thương xót giảng cho họ lý “Phật tánh sẵn có nơi tâm” 

và sự “nhân quả ba đời”, dạy họ tu Ngũ Giới, Thập Thiện, Tứ Đế, Thập 

Nhị  Nhân  Duyên,  Lục  Độ,  vạn  hạnh  và  “tâm  chính  là  Phật”  cũng  như 

đạo  “tâm  này  làm  Phật,  tâm  này  là  Phật”,  ngõ  hầu  bậc  thượng  căn  hễ 

vượt  thoát  liền  vào  thẳng  địa  vị  Như  Lai,  bậc  trung  căn  liền  tu  tập  dần 

dần theo thứ tự để chứng được Bồ Đề, kẻ hạ căn liền gột lòng tẩy ý trở 

thành hiền thiện. Chúng sanh đông đảo không một ai chẳng được hưởng 

ân trạch ấy. 

Lại vì chúng sanh đời Mạt rất ít kẻ thượng căn, nên [đức Phật] bèn 

đặc biệt mở ra pháp môn Tịnh Độ để mong dù thánh hay phàm đều cùng 

được thành tựu đạo nghiệp ngay trong đời này. Pháp môn ấy giản tiện, 

dễ  tu,  nhưng  lợi  ích  thù  thắng,  siêu  tuyệt,  độc  nhất  vô  nhị  trong  giáo 

pháp của suốt một đời đức Phật. Vì thế, tuy là ngu phu ngu phụ mà nếu 

nương theo lời dạy tu trì thì cũng có thể được siêu phàm nhập thánh, liễu 

sanh  thoát  tử  ngay  trong  đời  này.  Do  vậy,  từ  xưa,  những  vị  vĩ  nhân  có 

lòng lo cho thế đạo nhân tâm không một ai chẳng đề xướng tu tập, hộ trì, 

lưu thông. 

Cư  sĩ  Đối  Phù  trong  kiếp  xưa  đã  vâng  lãnh  lời  Phật  dặn  dò,  nương 

theo bổn nguyện tái sanh trong cõi này, xót cho đạo tràng tại Tế Nam bị 

chìm lấp, chẳng ngại nhọc nhằn, đặc biệt hưng khởi chùa Tịnh Cư, tất cả 

nhân duyên đã được ghi chép cặn kẽ trong tấm bia trước (xem trong Tăng 

Quảng Văn Sao). Lại nghĩ: Tuy đã lập được ngôi chùa, an bài tăng chúng 

tu tập, nhưng nếu không có Đại Tạng Kinh thì làm sao có thể hiểu trọn 

vẹn ý cao tột lập ra các pháp của đức Như Lai cũng như biết những điều 

mình nên tự hành dạy người cho được? 

Sự  hiểu  biết  của  Diệu  Liên  giống  như  kẻ  sờ  voi,  tài  chỉ  đáng  đuổi 

quạ168,  trước  kia  được  ủy  thác  trông  nom  việc  chùa  đã  là  người  không 

xứng với chức, nay lại được cử làm Trụ Trì, chẳng thể nào không thấy là 

168 Khu Ô (đuổi quạ) là danh từ thường dùng để chỉ hàng Sa-di từ bảy đến mười ba 

tuổi. Do còn bé quá, không làm được gì, chỉ được cắt cử đuổi quạ hay chim chóc đến 

ăn thóc lúa của chư Tăng phơi phóng. Ở đây dùng với hàm ý khiêm tốn: Diệu Liên 

chẳng có tài năng gì ra hồn! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 291 of 315

quá phận! Nhưng đã không thể nào từ tạ, chỉ đành gắng sức chống chọi, 

bèn cùng cụ Đối Phù lên kinh đô thỉnh kinh. Tuy đã được chánh phủ cho 

phép, nhưng tiền giấy lẫn công thợ đều phải tự lo liệu. Nếu không có ba 

ngàn đồng sẽ chẳng xong việc được! May được huyện trưởng huyện Tân 

Hà là ông Phan Hoa Trai phát Bồ Đề tâm quyên tặng vừa đúng số tiền 

ấy. Công đức ấy làm sao diễn tả được? Thỉnh kinh về chùa cũng như các 

việc xây dựng đều do thiện tín bỏ tiền tán trợ. 

Hơn nữa, trước đấy cụ Đối Phù đã quyên mộ lập quỹ Dưỡng Thiệm 

(養 贍: Quỹ bảo trợ) trong chùa được một vạn ba ngàn đồng. Gần đây, 

do mọi việc đều tốn kém hơn, cảm thấy rất thiếu hụt. Do vậy, lại quyên 

mộ  bảy  ngàn  đồng  để  bù  đắp.  Lo  liệu  nhiều  năm,  nay  mới  được  viên 

mãn.  Công  đức  của  cụ  Phù  và  các  đàn  tín  sẽ  tự  được  Phật,  trời  chứng 

giám, khiến cho đều được tiêu tai tăng phước, khi sống sẽ vừa nhân từ 

vừa  cao  tuổi  thọ,  khi  mất  sẽ  sanh  vào  cõi  Cực  Lạc.  Chỉ  mong  những 

người  sống  trong  chùa  này,  buông  xuống  thân  tâm,  chuyên  tu  Tịnh 

nghiệp.  Hễ  rảnh  rang  bèn  lắng  lòng  nghiên  cứu  kinh  điển  trong  Đại 

Tạng, ngõ hầu hiểu rõ giáo lý, biết được tông chỉ tu trì, có căn cứ để tự 

hành lẫn dạy người. 

Làm  được  như  thế  thì  những  hạng  tà  kiến  chẳng  tin  tưởng  sẽ  đều 

sanh  lòng  chánh  tín  sâu  xa,  sẽ  kéo  nhau  tu  tập,  hộ  trì  để  mong  được 

lưu truyền vĩnh cửu. Pháp không có hưng - suy, hưng - suy do nơi con 

người.  Chỉ  mong  đại  chúng  trong  hiện  tại,  vị  lai,  ai  nấy  đều  gắng  sức. 

Đem công đức này cung chúc “nền tảng nước nhà củng cố, thế đạo thái 

bình, hưng thịnh, Phật nhật thêm sáng, pháp luân thường chuyển, thuần 

phong mỹ tục, lễ nghĩa nhân nhượng hưng khởi, can qua vĩnh viễn chấm 

dứt,  dân  khỏe  mạnh,  vật  sanh  trưởng”,  do  lòng  người  chuyển  biến  nên 

quyến thuộc cõi trời thường giáng lâm. 

3. Bài ký về chuyện chùa Thạch Thành ở Tân Xương trùng tu tháp 

thờ y bát của Trí Giả đại sư 

Trí  Giả  đại  sư  chứng  Pháp  Thân  đã  lâu,  [Ngài  đã  đạt  đến  địa  vị] 

Thập  Địa,  Đẳng  Giác,  hay  Diệu  Giác  đều  chẳng  thể  suy  lường  được! 

Nương sức túc nguyện, thị hiện giáng sanh trong cõi đời này. Đêm Ngài 

giáng sanh, thần quang sáng rực bầu trời. Lông mày chia thành tám sắc, 

mắt sáng rực, có con ngươi kép. Do chất chứa đức phi thường nên hiện 

tướng phi thường. Ngài sanh vào năm Mậu Ngọ, tức năm Đại Đồng thứ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 292 of 315

tư (538) đời Lương Vũ Đế. Vừa mới thôi địu169, hễ nằm liền chắp tay, hễ 

ngồi liền hướng về Tây, gặp tượng ắt lễ, gặp Tăng ắt kính. Ấy là vì Ngài 

muốn nêu gương mẫu cho cõi đời nên cẩn trọng từ lúc đầu vậy! 

Tuổi nhược quan (20 tuổi) xuất gia, nghiên cứu trọn khắp kinh luận. 

Ba năm sau, tức năm Canh Thìn nhằm Thiên Gia nguyên niên (560) đời 

Trần  Văn  Đế,  Ngài  nghe  nói  Huệ  Tư  đại  sư  đang  ở  núi  Đại  Tô  thuộc 

Quang  Châu,  liền  đến  đấy  lễ  yết.  Ngài  Huệ  Tư  vừa  trông  thấy  Sư  liền 

than  rằng:   “Xưa  kia  ở  Linh  Sơn  cùng  nghe  kinh  Pháp  Hoa,  túc  duyên 

 theo đuổi, nay lại đến đây”.  Liền trao truyền đạo tràng Phổ Hiền, bảo Sư 

tu Pháp Hoa tam-muội. Ngài tụng kinh Pháp Hoa đến câu  “Thị chân tinh 

 tấn,  thị  danh  chân  pháp  cúng  dường  Như  Lai”   (Đấy  là  chân  tinh  tấn, 

đấy gọi là pháp cúng dường Như Lai thật sự) trong phẩm Dược Vương 

Bồ Tát Bổn Sự bèn hoát nhiên đại ngộ, lặng lẽ nhập định, đích thân thấy 

hội Linh Sơn nghiễm nhiên chưa tan, chứng được Tuyền (Triền) Đà La 

Ni170. 

Từ  đấy  về  sau,  soi  thấu  suốt  kinh  Pháp  Hoa  như  mặt  trời  rạng  rỡ 

chiếu  soi  muôn  hình  tượng,  thấu  đạt  tướng  của  các  pháp,  khác  nào  gió 

mát  lùa  trên  hư  không;  bèn  dùng  Ngũ  Thời  Bát  Giáo  để  phán  thích171 

những  kinh  pháp  đã  được  giảng  trong  cả  một  đời  Như  Lai  khiến  cho 

kẻ  nghe  kinh  biết  được  chỗ  chỉ  quy,  chẳng  đến  nỗi  dõi  nhìn  biển  cả 

than dài, chẳng biết được bến bờ! Dùng Tam Chỉ, Tam Quán để truyền 

Phật  tâm  ấn  khiến  cho  kẻ  tu  hành  đích  thân  thấy  được  chân  tâm  tịch 

diệt thường trụ bất biến. Pháp tu của Ngài tuy hơi khác với Thiền Tông 

nhưng  sở  chứng  quả  thật  đã  rất  giống  với  Thiền  Tông  trong  thời  hưng 

thịnh. Vì thế, các sách như Truyền Đăng Lục của nhà Thiền đều xếp ngài 

Trí Giả vào tiểu loại Ứng Hóa Thánh Hiền. 

169 Nguyên văn “cưỡng bão” (襁褓), ta thường dịch là cái địu, tức là một tấm vải có 

gắn dây buộc ở bốn phía, người Trung Hoa thường dùng để buộc con vào sau lưng 

trong khi người mẹ làm việc. “Thôi địu” nghĩa là trẻ không cần phải địu nữa, thường 

là khi đã lên hai tuổi, có thể tự đi lại được, không cần phải ẵm. 

170  Tuyền  Đà  La  Ni  là  một  trong  ba  môn  Đà  La  Ni  được  nói  đến  trong  phẩm  Phổ 

Hiền  Bồ  Tát  Khuyến  Phát  của  kinh  Pháp  Hoa,  hàm  nghĩa:  Xoay  chuyển  cái  tâm 

phàm  phu  chấp  trước  vào  tướng  Có  của  các  pháp  để  thấu  đạt  được  trí  lực  nơi  lý 

Không. Đây là kết quả của Không Quán. 

171 Phán thích: Phán định, giải thích một kinh thuộc thời nào trong Ngũ Thời, thuộc 

giáo nào trong Ngũ Giáo. Nói cách khác, phán thích là vận dụng lập luận nhằm giải 

thích,  biện  minh  cho  sự  phân  loại,  hệ  thống  hóa  kinh  điển  đã  được  đức  Phật  giảng 

dạy trong suốt một đời. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 293 of 315

Hai  chuyện  Giáo  và  Hạnh  như  trên  đây  đã  bao  quát  trọn  hết  Phật 

pháp, nhưng đều thuộc về đạo tự lực tấn tu, nếu là bậc thượng căn lợi trí 

thì cũng có thể hoàn tất ngay trong đời này, chứ nếu là hạng căn khí kém 

hơn  một  chút  sẽ  lại  chẳng  biết  phải  trải  qua  bao  nhiêu  đời,  bao  nhiêu 

kiếp  mới  hòng  liễu  sanh  thoát  tử  được!  Do  vậy,  Sư  tùy  thuận  lòng  Từ 

của đức Phật mà hoằng dương Tịnh Độ, sớ giải Thập Lục Quán (Quán 

Kinh), đoạn trừ mười món nghi, dùng khái niệm Lục Tức172 để giải thích 

chữ Phật khiến cho hết thảy hành nhân đều biết một niệm tâm tánh của 

chính  mình  và  Phật  không  hai,  nhưng  Phật  thì  công  Tu  Đức  đến  cùng 

cực  nên  Tánh  Đức  phô  bày  trọn  vẹn,  chứ  chính  mình  chỉ  sẵn  có  Tánh 

Đức,  chứ  chẳng  có  mảy  may  Tu  Đức  nào.  Do  Tánh  Thể  bất  nhị  nên 

“tuy chia thành sáu mà thường tức”. Do Sự tu (tu hành về mặt Sự) khác 

biệt  nên  “tuy  tức  mà  thường  sáu”.  Biết  “sáu  mà  thường  tức”  sẽ  chẳng 

sanh lòng lui sụt, trên ngưỡng mộ chư thánh. Biết “tức mà thường sáu” 

sẽ  chẳng  sanh  lòng  Tăng  Thượng  Mạn,  dưới  trọng  tánh  linh  của  chính 

mình. 

Chúng sanh đời Mạt sức Định - Huệ yếu ớt, chẳng cậy vào Phật lực 

thì làm sao yên được? Hơn nữa, có được lời giải thích hay tuyệt như thế, 

ai lại chịu bỏ hạt châu sẵn có trong chéo áo để qua xóm nghèo lê la xin 

172 Ngài Trí Giả đã đem Phật chia thành sáu địa vị (tức sáu mức độ chứng đắc) gọi là 

Lục Tức Phật, nghĩa là: 

1) Lý Tức Phật (còn gọi là Tác Lý Phật) chỉ hết thảy chúng sanh. Do hết thảy chúng 

sanh đều sẵn có Phật tánh, chẳng hai, chẳng khác gì với hết thảy chúng sanh nên xét 

về Lý thì chúng sanh đều là Phật. Do vậy gọi là Lý Tức Phật. 

2) Danh Tự Tức Phật (còn gọi là Danh Tự Phật): Nghe thiện tri thức giảng nói, hoặc 

do đọc kinh điển liền hiểu rõ “Lý Tánh chính là tên gọi khác của Phật”. Những người 

này thông đạt hiểu rõ về mặt danh tự “các pháp đều là Phật pháp”, tức là nhận thức 

và “chứng đắc” Phật quả chỉ qua sự hiểu biết danh tự nên gọi là Danh Tự Tức Phật. 

3) Quán Hạnh Tức Phật: Đã hiểu rõ hết thảy pháp đều là Phật pháp, y giáo tu hành để 

đạt đến mức hiểu rõ tâm, lý huệ tương ứng, lời nói phù hợp với việc làm và sự tu tập 

nên gọi là Quán Hạnh Tức Phật. Nếu hiểu chi tiết hơn thì từ địa vị này lại chia làm 

năm phẩm, tức Tùy Hỷ Phẩm, Độc Tụng Phẩm, Thuyết Pháp Phẩm, Kiêm Hành Lục 

Độ Phẩm, và Chánh Hành Lục Độ Phẩm. 

4) Tương Tự Tức Phật: Bậc đã đạt đến mức lục căn thanh tịnh, đoạn trừ Kiến Hoặc, 

Tư Hoặc, chế ngự được vô minh. 

5)  Phần  Chứng  Tức  Phật  (còn  gọi  là  Phần  Chân  Tức  Phật):  Đoạn  vô  minh,  chứng 

Trung Đạo nhưng chỉ được một phần, chưa trọn vẹn. 

6) Cứu Cánh Tức Phật: Chứng đắc Phật Quả Toàn Giác. 

Sáu địa vị này xét về Lý không tách rời Phật Tánh sẵn có trong tự tâm, nên gọi là 

“tuy sáu mà thường tức”, tùy theo mức độ mê ngộ sâu hay cạn, công phu tu hành sâu 

hay cạn, mà sự chứng đắc khác biệt nên nói “tuy tức mà thường sáu”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 294 of 315

ăn ư? Do vậy, tông phong lẫy lừng, cả nước khâm phục, tôn sùng. Trên 

từ  hoàng  đế,  hoàng  hậu,  đại  thần,  cho  đến  dưới  là  thiện  nam  thiện  nữ 

có lòng tin trong sạch không ai chẳng nghe tiếng bèn nương theo giống 

như cỏ rạp theo gió lùa. Từ khi pháp được truyền sang Chấn Đán (Trung 

Hoa), đức nghiệp hưng thịnh không ai hơn được Ngài. 

Đến năm Ngài ba mươi tám tuổi mới vào núi Thiên Thai, đấy chính 

là năm Ất Mùi nhằm niên hiệu Đại Kiến thứ bảy (575) đời Trần Tuyên 

Đế.  Đến  nơi,  Ngài  thấy  cảnh  núi  và  gặp  vị  tăng  tên  Định  Quang  giống 

hệt như cảnh đã được đến và người đã được gặp khi thần thức ngao du 

trong lúc lễ Phật phát nguyện thuở mới được mười bảy tuổi. Do vậy, biết 

là trước kia đã từng có nhân duyên lớn với núi này; từ đấy về sau, hoặc 

hoằng  pháp  trong  núi,  hoặc  tùy  cơ  ứng  duyên,  suốt  hơn  hai  mươi  năm 

hoằng dương pháp hóa lớn lao. Trong truyện ký của Ngài đã chép đầy đủ 

nên ở đây chẳng cần phải trình bày rườm rà. 

Năm  Khai  Hoàng  17  đời  Tùy  Văn  Đế,  tức  năm  Đinh  Tỵ  (597), 

Tổng  Quản  Dương  Châu  là  Tấn  Vương  Dương  Quảng  sai  sứ  đón  Sư 

sang Dương Châu. Sư cùng đi với sứ giả, đến chùa Thạch Thành ở Tân 

Xương (huyện Thiệu Hưng, tỉnh Chiết Giang) biết duyên trụ thế đã tận, 

bèn  lược  nêu  pháp  yếu  để  dạy  bảo  đại  chúng.  Nói  xong,  xướng  danh 

hiệu  Tam  Bảo  [rồi  viên  tịch]  như  nhập  tam-muội.  Lúc  ấy  nhằm  giờ 

Mùi  ngày  Hai  Mươi  Bốn  tháng  Mười  Một,  thọ  sáu  mươi  tuổi,  Tăng  hạ 

(Tăng lạp) bốn mươi năm. Ngài có để lại di mạng, dặn đưa linh cữu về 

Phật Lũng173. Các đệ tử do thấy thầy nhập diệt nơi đây (tức chùa Thạch 

Thành)  bèn  lập  một  tòa  tháp  thờ  y  bát  để  làm  kỷ  niệm  khiến  cho  tứ 

chúng đời sau người thấy kẻ nghe đều cùng gieo thiện căn. 

Từ  xưa  đến  nay,  một  ngàn  bốn  trăm  năm,  theo  thời  gian,  cuộc  đất 

thay đổi, chẳng còn thích nghi [để đặt tháp] cho lắm. Vị tăng trong chùa 

là Nhữ Ngu bàn bạc với hàng Tăng - tục, dời tháp sang phía Bắc của Đại 

Phật Nham, nơi đấy quả thật là chỗ mạch chính của cả rặng núi dồn tới, 

là chỗ mấu chốt của dãy núi, địa thế cao, tầm nhìn được xa, [lập tháp nơi 

ấy] ngõ hầu phát khởi được thiện tâm nơi kẻ thấy người nghe. Do vậy, 

tôi bèn trần thuật những nét đại lược. 

4. Bài ký về chuyện sanh Tây của cư sĩ La Tử Sanh ở Mân Hầu 

173 Phật Lũng là ngọn núi cao nhất ở phía Nam rặng Thiên Thai, chính là nơi ngài Trí 

Giả trụ tích. Do vậy, đôi khi đại sư còn được gọi là Phật Lũng Thiền Sư. Trong chùa 

Chân Giác trên ngọn Phật Lũng hiện vẫn còn tháp thờ nhục thân Trí Giả đại sư. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 295 of 315

Thế gian lẫn xuất thế gian đều lấy lòng Thành làm gốc. Lòng Thành 

đến cùng cực, đá vàng phải nứt. Huống hồ những người cùng hàng đều 

cùng  được  phú  bẩm  cái  tâm  này,  mà  chư  Phật,  Bồ  Tát  lại  là  những  vị 

trọn không có tâm, lấy tâm của chúng sanh làm tâm của chính mình ư? 

Trong cõi đời, chưa hề có ai lòng Thành tuy chưa đến mức cùng cực mà 

[lại có thể khiến cho] người khác nhìn vào sanh lòng cảm kích, được đức 

Phật rủ lòng gia bị! Cũng chưa có ai lòng Thành đã đến mức cùng cực 

mà người khác nhìn vào chẳng cảm kích, Phật không gia bị. Vì thế, kẻ 

mong  thành  thánh,  thành  hiền,  học  Phật,  học  Tổ,  chỉ  nên  cạn  hết  tấm 

lòng Thành mà thôi! Đối với chuyện sanh Tây của cư sĩ La Tử Sanh, tôi 

có được một chứng cứ. 

Cư sĩ tên là Vũ Tằng, tự là Tử Sanh, người xứ Mân Hầu, tỉnh Phước 

Kiến,  anh  em  gồm  ba  người,  ông  ta  đứng  vào  hàng  thứ  hai.  Thuở  nhỏ 

theo học Nho, trưởng thành đăng lính, mồ côi cha từ năm tám tuổi. Thờ 

bà  mẹ  thủ  tiết,  đối  đãi  anh  em  nổi  tiếng  hiếu  hữu.  Bẩm  tánh  chân  thật, 

trung  hậu,  tiết  kiệm,  chất  phác,  liêm  khiết,  trong  chẳng  dám  dối  mình, 

ngoài chẳng dám gạt người. Vì thế, sĩ quan, binh lính tín nhiệm, giao cho 

ông ta trông coi quân nhu. Suốt mười mấy năm, ngoài tiền lương ra, trọn 

chưa hề tắt mắt gì! 

Ông ta còn dốc lòng tin tưởng Phật pháp, khá chán ngán trần cảnh. 

Tuổi trung niên sau khi vợ mất, tâm niệm đã hệt như cây khô, tro lạnh. 

Năm  Nhâm  Tuất  (1922)  thời  Dân  Quốc  do  cư  tang  mẹ  liền  bỏ  sạch  đồ 

mặn, chuyên tu Tịnh nghiệp. Con trai ông ta là Khanh Đoan, Ngạn Tuấn 

và  những  người  cùng  chí  hướng  tổ  chức  Phước  Châu  Phật  Hóa  Xã. 

Cư  sĩ  cổ  vũ,  tán  thành,  giúp  đỡ,  hết  sức  đề  xướng.  Mùa  Hạ  năm  Giáp 

Tý  (1924),  Phật  Hóa  Xã  được  dời  sang  chùa  Khai  Hóa  ở  Tây  Hồ,  con 

người lẫn địa thế đều thích hợp, nhưng do chùa xây dựng đã lâu, cột kèo, 

phòng ốc xô lệch, tượng Phật long lở, cư sĩ muốn cho những người niệm 

Phật đều nhìn vào sẽ dấy lòng cảm mộ bèn một mình đứng ra lo liệu tu 

bổ cho [cảnh chùa] được trang nghiêm. Công việc mới hoàn thành được 

một nửa, ông ta liền tạ thế. Lúc ấy nhằm ngày mồng Chín tháng Sáu năm 

Bính Dần (1926), thọ sáu mươi tuổi. Khanh Đoan kế thừa chí cha hoàn 

thành công cuộc [trùng tu], đáng gọi là “khéo thờ cha” vậy. 

Thoạt  đầu,  mười  mấy  hôm  trước  khi  cư  sĩ  mất,  cổ  chợt  sanh  ung 

loét,  đấy  chính  là  do  túc  nghiệp.  Loét  rữa  bên  trong,  nóng  -  lạnh  xen 

lẫn, nhưng cư sĩ muốn nhờ vào nỗi khổ ấy để mau được vãng sanh, bảo 

quyến  thuộc  tụ  tập  niệm  Phật  trong  phòng  để  giúp  chánh  niệm.  Cũng 

có bạn bè đến trợ niệm, mỗi lần đến mấy chục người. Ông ta đã dặn sẵn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 296 of 315

quyến thuộc: “[Khi ta] lâm chung chẳng được tắm rửa, thay quần áo sẵn, 

khóc  lóc  v.v…  Trong  đám  tang,  bất  luận  tế  thần,  đãi  khách  đều  chẳng 

dùng đồ mặn. Đồ tẩm liệm chỉ dùng vải trơn, chẳng được dùng lụa là”. 

Con và dâu đều vâng lời, phương trượng Tuyết Phong Đạt Bổn đặc biệt 

đến  khai  thị.  Vì  thế,  trong  mười  mấy  ngày  tuy  bị  đau  khổ,  nhưng  tâm 

cư sĩ thường trấn định, trọn chẳng có một niệm nào khác. Đến lúc lâm 

chung,  chánh  niệm  phân  minh,  an  tường  qua  đời,  hàng  quyến  thuộc  ai 

nấy  đều  nén  đau  buồn  niệm  Phật  suốt  năm  tiếng  đồng  hồ  rồi  mới  tắm 

rửa, thay áo, khóc lóc v.v… đáng gọi là “biết pháp”. Đến lúc nhập liệm, 

đảnh  môn  (đỉnh  đầu)  vẫn  còn  ấm,  tứ  chi  mềm  mại,  đủ  chứng  tỏ  cụ  đã 

sanh Tây. 

Điều lạ nhất là con trai lẫn con dâu đều phát nguyện suốt đời ăn chay 

trường  niệm  Phật.  Những  xã  hữu  trong  Phật  Hóa  Xã  niệm  Phật,  niệm 

chú  Vãng  Sanh  cho  ông  ta  có  tới  ba  mươi  mấy  gia  đình.  Số  câu  niệm 

Phật đến hơn một ngàn năm trăm vạn câu, chú Vãng Sanh được niệm tới 

hơn mười một vạn chín ngàn biến. Đều dùng những công đức ấy để cầu 

cho phẩm sen của ông ta được cao hơn, mau chứng Vô Sanh. Nếu ông 

ta chẳng phải là người bình sinh chí thành cảm người, làm sao được như 

vậy? 

Ôi! Như cư sĩ đáng gọi là bậc thiện sĩ trong một làng, là đứa con thật 

sự của đức Như Lai. Nếu ngờ vực cư sĩ là người sốt sắng giữ vẹn luân 

thường, tận lực tu các điều thiện, lại còn niệm Phật nhiều năm, sao lúc 

lâm chung lại nẩy sanh khối loét ác hiểm ấy thì [kẻ nghi như vậy] chẳng 

biết chúng ta từ vô thủy đến nay đã kết oán nghiệp không thể kể nổi số 

lượng. Nếu chẳng niệm Phật, ắt sẽ phải báo đền dài lâu suốt kiếp, chẳng 

có  lúc  nào  xong!  Do  sức  niệm  Phật,  cư  sĩ  mới  chuyển  được  báo  nặng 

trong đời sau thành báo nhẹ trong đời này để giải thoát các nỗi khổ sanh 

tử, về thẳng Tây Phương, cao dự hải hội, thân cận Di Đà, cùng với các 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 297 of 315

thiện  nhân  hội  họp  ở  một  chỗ.  Xưa  kia,  pháp  sư  Giới  Hiền174  còn  mắc 

phải bệnh ngặt, pháp sư Huyền Trang lâm chung cũng bị đau khổ, mỗi 

vị đều được Bồ Tát chỉ dạy an ủi, cho biết đấy là quả báo do trong đời 

trước đã não hại chúng sanh, huống hồ hạng phàm phu sát đất ư? Vì thế, 

tôi viết đại lược nguyên do. Tán rằng: 

 Cao cả thay cư sĩ, đáng gọi bậc thông sáng, dẫu sống trong trần thế, 

 chẳng bị nhiễm bụi trần, bẩm tánh sẵn hiếu hữu, cần kiệm, nhân, khoan 

 dung, gia đình hưởng vui sướng, hài hòa thật tràn trề, thân nêu gương 

 nghiêm cẩn, hòa vui tiếp độ người, dốc lòng nơi Tịnh Độ, mong chứng 

 được  lẽ  chân,  đã  khơi  mở  Phật  hóa,  lại  trùng  tu  nhà  chùa,  vàng,  ngọc 

 thật trang nghiêm, nhằm tỏ lòng cảm mộ. Tuổi nhằm thời nhĩ thuận175, 

174 Giới Hiền (Śīlabhadra) sống khoảng thế kỷ thứ 6, hay thứ 7, là một vị Luận Sư 

nổi tiếng của Đại Thừa Phật Giáo Du Già Hạnh (Duy Thức), trụ trì chùa Na Lan Đà 

ở tại nước Ma Kiệt Đà, Ấn Độ. Sư thuộc dòng dõi hoàng gia Samatata ở Đông Ấn, 

hiếu học từ thuở nhỏ, tham học với khắp các bậc minh triết. Khi đến Na Lan Đà, Sư 

gặp được Hộ Pháp Bồ Tát, nghe ngài giảng pháp, tin tưởng, giác ngộ, bèn theo xuất 

gia. Năm 30 tuổi, Sư từng viết luận khiến các sư trưởng ngoại đạo khắp cả một giải 

Nam Ấn Độ phải chịu thua. Sư trụ trì chùa Na Lan Đà rất lâu, chuyên hoằng truyền 

giáo  nghĩa  Duy  Thức.  Sư  y  cứ  các  bộ  Giải  Thâm  Mật  Kinh,  Du  Già  Sư  Địa  Luận 

v.v… chia Phật giáo thành ba thời là Hữu, Không, Trung, lập ra thuyết Ngũ Chủng 

Tánh. Khi ngài Huyền Trang đến cầu học, Sư đã hơn trăm tuổi. Do đức độ và kiến 

thức của Sư, đại chúng không kêu trực tiếp pháp danh nữa mà gọi Sư bằng mỹ hiệu 

Chánh  Pháp  Tạng.  Về  nỗi  khổ  của  đại  sư  Giới  Hiền,  trong  thư  trả  lời  cư  sĩ  Châu 

Tụng  Nghiêu  (Ấn  Quang  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  1),  Tổ  đã  cho  biết:   “Xưa  kia, 

 Giới Hiền luận sư ở Tây Vực, đức cao khắp đời, đạo lẫy lừng Tứ Trúc (bốn xứ Thiên 

 Trúc). Do túc nghiệp nên thân mắc ác bệnh, khổ sở cùng cực, chẳng thể chịu đựng 

 nổi,  muốn  tự  tử,  chợt  thấy  ba  vị  Bồ  Tát  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Quán  Thế  Âm  giáng 

 xuống, bảo: “Ông trong kiếp xa xưa kia, nhiều lần làm quốc vương não hại chúng 

 sanh, đáng lẽ đọa ác đạo từ lâu. Do ông hoằng dương Phật pháp nên phải chịu nỗi 

 đau khổ nhỏ này trong cõi người để tiêu diệt nỗi khổ địa ngục cả kiếp dài lâu. Ông 

 nên gắng chịu đựng, xứ Đại Đường có một vị Tăng tên là Huyền Trang, ba năm nữa 

 sẽ  đến  đây  học  pháp”.  Giới  Hiền  luận  sư  nghe  xong,  ráng  chịu  đau  sám  hối,  lâu 

 ngày lành bệnh. Đến ba năm sau, ngài Huyền Trang đến đó, ngài Giới Hiền bảo đệ 

 tử thuật lại tình trạng đau khổ của căn bệnh. Người kể lại nỗi khổ nghẹn ngào, ứa lệ, 

 đủ thấy sự khổ ấy rất lớn”. 

175  “Nhĩ  Thuận”  là  sáu  mươi  tuổi.  Nhĩ  Thuận  vốn  là  một  thành  ngữ  phát  xuất  từ 

một câu nói của Khổng Tử trong sách Luận Ngữ:  “Ngô thập hữu ngũ nhi chí ư học, 

 tam thập nhi lập, tứ thập nhi bất hoặc, ngũ thập nhi tri thiên mạng, lục thập nhi nhĩ 

 thuận, thất thập nhi tùng sở dục, bất du củ”  (Ta dốc chí học tập từ năm mười lăm, 

đến năm ba mươi tuổi ý chí đã định, bốn mươi tuổi không còn lầm lẫn, năm mươi 

tuổi hiểu mạng trời, sáu mươi tuổi tai nghe đã thuần, bảy mươi tuổi hành xử thuận 

theo lòng muốn, không trái vượt quy củ). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 298 of 315

 liền thị hiện về Tây, quyến thuộc, bạn trợ niệm, công đức vòi vọi thay! 

 Do vậy, lúc lâm chung, nhất tâm chuyên ức niệm, theo chân Phật vãng 

 sanh, đảnh ấm kiểm nghiệm được, con trai lẫn con dâu, đều phát nguyện 

 chí  thành,  ăn  chay  cùng  niệm  Phật,  suốt  đời  chẳng  đổi  thay,  để  đem 

 công đức ấy, mong tăng cao phẩm sen, chóng chứng Vô Sanh Nhẫn, trở 

 về độ Sa Bà. Xã hữu nhờ cậy tôi, ghi chép câu chuyện này, muốn cho kẻ 

 thấy nghe, đồng gội nhuần pháp lợi, liền tóm lược công hạnh, nhằm nêu 

 nghĩa ẩn tàng, hòng thỏa hoằng thệ nguyện, độ sanh của Như Lai. 

5.  Bài  ký  về  sự  vãng  sanh  của  Uông  thái  phu  nhân  mẹ  ông  Giang 

[Dịch Viên] 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  lợi  ích  rộng  sâu.  Từ  khi  đại  pháp  truyền  sang 

phương  Đông,  hàng  phàm  phu  sát  đất  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tây Phương nhờ đó mà thoát khỏi Ngũ Trược, chứng lên cửu phẩm kể 

sao cho xiết? Ấy là vì Phật lực, pháp lực, chúng sanh tâm lực chẳng thể 

nghĩ bàn, cho nên được cái quả thù thắng, lạ lùng, đặc biệt như thế, quả 

thật là trong những giáo pháp được giảng trong một đời đức Phật, chẳng 

có một pháp nào được như thế, chỉ có pháp môn Tịnh Độ là như vậy mà 

thôi! Pháp môn này chỉ trọng thực hành, do cảm Phật nên có thể cậy vào 

Phật từ lực để đới nghiệp vãng sanh; so với những pháp chuyên cậy vào 

tự lực để đoạn Hoặc chứng Chân hòng siêu phàm nhập thánh, liễu sanh 

thoát tử thì sự khó - dễ dẫu có nói trọn năm cũng chẳng thể hết được! 

Cư  sĩ  Giang  Dịch  Viên  ở  Vụ  Nguyên  thoạt  đầu  làm  giáo  chức, 

thường giảng dạy học sinh phải chú trọng dốc hết sức hành hiếu - hữu, 

nghiêm  túc  trọn  hết  bổn  phận  của  chính  mình.  Đối  với  việc  giảng  nói 

nghĩa lý, ắt mong sao nêu tỏ đến tột cùng, chẳng còn chút nào ẩn kín mới 

thôi! Do vì quá sức nhọc nhằn bèn bị bệnh nặng, bao nhiêu thầy thuốc 

chữa  trị  đều  chẳng  có  công  hiệu  gì!  Về  sau  có  người  bạn  khuyên  hãy 

lắng lòng niệm Phật bèn được lành bệnh. Do vậy, nhiều lượt thân cận tri 

thức, chuyên nghiên cứu Tịnh tông, mới biết pháp này quả thật là pháp 

môn thù thắng thành thủy thành chung để mười phương tam thế hết thảy 

chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo  dưới  hóa  độ  chúng  sanh.  Vì  thế,  đối  với 

người thân kẻ sơ đều đem pháp này để kính khuyên. 

Mẹ ông ta là Uông thái phu nhân bẩm tánh hiền thục, vừa nghe nói 

như vậy liền phát tâm ăn chay niệm Phật, công khóa hằng ngày ắt niệm 

Phật hơn một vạn câu, kiêm trì tụng Quán Âm Phổ Môn Phẩm, Phổ Hiền 

Hạnh Nguyện Phẩm, các chú Vãng Sanh, Đại Bi v.v… để làm trợ hạnh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 299 of 315

Mùa Xuân năm nay, do lánh nạn thổ phỉ, gặp phải đường hẹp, chiếc kiệu 

[cụ đang ngồi] va nhằm đàn bò, phu khiêng kiệu lẫn kiệu đều bị hất lăn 

xuống  ruộng.  Kiệu  đã  bị  vỡ  nát,  nhưng  mẹ  ông  Giang  vẫn  chẳng  kinh, 

chẳng  hãi,  trọn  chẳng  bị  thương  tổn  gì,  do  khi  cụ  ngồi  trong  kiệu  đã 

thầm niệm phẩm Phổ Môn. Do vậy biết rằng: Vì mẹ ông Giang công phu 

miên  mật  nên  mới  được  cảm  ứng  như  vậy.  Tuổi  đã  bảy  mươi  tám,  tai 

thính, mắt sáng, trọn chẳng có vẻ già nua! 

Đến  cuối  tháng  Năm,  cụ  thị  hiện  bị  bệnh  nhẹ.  Hôm  Ba  Mươi  nghe 

cháu nội là Hữu Bằng giảng bốn mươi tám đại nguyện cho người khác 

còn  sai  người  hầu  lắng  nghe.  Nhân  đấy  hỏi  ngày  mai  có  phải  là  Mồng 

Một hay không? Ấy là cụ đã tính sẵn kỳ hạn về Tây vậy! Đến nửa đêm 

đi  ngủ,  cụ  bị  nghẹn  đàm  không  có  sức  để  khạc  ra.  Do  vậy,  cả  nhà  đều 

niệm  Phật  để  cầu  cho  cụ  mau  được  vãng  sanh.  Dịch  Viên  lại  khai  thị 

Phật  nguyện  rộng  sâu,  hãy  nên  sâu  xa  hướng  về  Tịnh  Độ.  Nếu  có  thể 

toàn thân buông xuống, nhất tâm niệm Phật, nhất định sẽ cảm ứng đạo 

giao,  được  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tây  Phương.  Khoảng  một  giờ  sau 

đến  giờ  Thìn,  cụ  bèn  ngồi  an  nhiên  qua  đời.  Lúc  cụ  mất  vẫn  thấy  quai 

hàm động đậy, ấy là trong tâm thầm niệm nhưng không nghe được tiếng 

cụ  niệm.  Từ  giờ  Thìn  đến  giờ  Thân,  suốt  cả  năm  tiếng  đồng  hồ,  niệm 

Phật  không  ngớt.  Qua  khỏi  giờ  Thân  mới  tắm  gội,  thay  quần  áo,  khóc 

lóc v.v… Bởi lẽ người sắp mất, sức không thể chống đỡ được; nếu tắm 

rửa thay quần áo sẵn và khóc lóc v.v… chắc chắn sẽ bị phá hoại chánh 

niệm, chẳng thể vãng sanh được. Nay đã chẳng dời động, lại chẳng khóc 

lóc, mọi người đồng thanh niệm Phật, khiến cho trong tâm cụ chỉ có Phật 

niệm, trọn chẳng có niệm nào khác. Vì thế, cụ được chánh niệm rỡ ràng, 

theo Phật vãng sanh, thật đáng để bắt chước. Nguyện những kẻ con hiếu 

cháu hiền đều y theo đây thì lòng hiếu từ sẽ lớn lao thay! 

Hơn nữa, mẹ ông Giang còn dặn dò sẵn con trai và con dâu: Sau khi 

cụ  mất,  đừng  đặt  hình  tượng  Phật  lên  đầu  cụ,  đừng  bỏ  tiền  vào  miệng, 

đừng đội mũ hoa, mặc áo thêu, quần áo liệm chỉ may bằng vải, cổ đeo 

tràng hạt mà thôi! Tất cả những thứ quần áo giấy, minh khí176 đều chớ 

nên  dùng.  Trong  đám  tang  nhất  loạt  dùng  cỗ  chay,  chớ  nên  bắt  chước 

thế tục dùng cỗ mặn để tế thần v.v… Ôi! Ngôn hạnh của mẹ ông Giang 

đều đáng làm khuôn mẫu cho đời Mạt, là bậc mẫu nghi trong chốn khuê 

176 Còn gọi là “tùy táng vật” hoặc “bồi táng vật”, tức những thứ thường dùng để chôn 

theo người chết để người ấy sử dụng trong cõi Âm! Thời cổ, những gia đình quý tộc 

thường chôn theo người chết rất nhiều vật dụng bằng ngọc, bằng đá và những kim 

loại quý. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 300 of 315

các,  là  bậc  thầy  khuôn  mẫu  cho  nữ  giới.  Người  tuy  đã  mất,  đức  vẫn 

thường  còn.  Nguyện  những  bậc  anh  hiền  chốn  khuê  các  trong  cõi  đời 

nghe phong thái ấy đều nức lòng, bắt chước theo ngôn hạnh của mẹ ông 

Giang, giúp chồng dạy con đều thành hiền thiện khiến cho hạnh của hai 

bà Phi và ba bà Thái lại được thấy trong hiện thời. Lại do hiểu thấu sâu 

xa  trong  tâm  vốn  sẵn  có  Phật  tánh  nên  dốc  lòng  tu  tập  tịnh  nghiệp  “tu 

chân ngay trong cõi tục”, ngõ hầu bao người đều giữ vẹn lễ nghĩa, nhân 

nhượng, cõi đời trở lại thuở Đường Ngu. Đấy vốn là dùng đạo “đạt đến 

bình trị tột bậc mà trọn chẳng có hình tích” để làm phương cách vãn hồi 

thế  đạo  nhân  tâm  vậy.  Nguyện  ai  nấy  đều  gắng  sức  thì  may  mắn  lắm 

thay! 

6.  Bài  ký  về  chuyện  sanh  Tây  của  thiện  nữ  nhân  Vương  Thánh 

Duyên nhà họ Hà 

Đức  Phật  dạy:   “Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh,  đều  có  thể 

 làm Phật” . Phật tánh tuy đồng, nhưng tâm tướng của chúng sanh lại vàn 

muôn sai khác: Hoặc có kẻ tin nhận, hoặc có kẻ trái nghịch. Vì sao vậy? 

Hãy  nên  biết  rằng:  Chúng  sanh  tuy  đều  đang  mê  nhưng  do  nhân  trong 

quá khứ và duyên trong hiện tại không giống nhau đến nỗi phát sanh hai 

thứ  hiện  tượng  nghịch  hay  thuận.  Phật  tánh  như  hạt  giống,  nhân  trong 

quá  khứ  như  gieo  trồng,  duyên  trong  hiện  tại  như  mưa  đúng  thời.  Hạt 

giống đã gieo xuống đất hễ gặp được mưa đúng thời sẽ chẳng nẩy mầm 

được ư? Nhưng hết thảy chúng sanh ai mà chẳng có Phật tánh? Luân hồi 

trong kiếp số dài lâu, quyết chẳng thể trọn không có túc nhân. Điều quan 

yếu  nhất  là  được  thiện  tri  thức  chỉ  dạy,  hướng  dẫn,  và  chính  mình  có 

phát  tâm  quyết  liệt  hay  không.  Vì  thế,  kinh  Pháp  Hoa  dạy:   “Thiện  tri 

 thức giả, thị đại nhân duyên, sở dĩ hóa đạo linh đắc kiến Phật”  (Thiện 

tri thức là nhân duyên lớn vì có thể chỉ dạy khiến cho được thấy Phật). 

Kinh Lăng Nghiêm chép:  “Nhược chúng sanh tâm, ức Phật, niệm Phật, 

 hiện  tiền  đương  lai,  tất  định  kiến  Phật,  khứ  Phật  bất  viễn,  như  nhiễm 

 hương nhân, thân hữu hương khí. Thử tắc danh vi Hương Quang Trang 

 Nghiêm”  (Nếu tâm chúng sanh nhớ Phật, niệm Phật, hiện tại, tương lai, 

chắc chắn thấy Phật, cách Phật chẳng xa, như người nhiễm hương, thân 

có mùi thơm. Đấy gọi là Hương Quang Trang Nghiêm). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 301 of 315

Như bà Vương nhà họ Hà177 ở Thượng Hải vốn là một phụ nữ vô tri 

vô  thức,  từ  năm  hai  mươi  chín  tuổi  được  nghe  pháp  môn  Tịnh  Độ  bèn 

quy y Tam Bảo, ăn chay, niệm Phật, nhàm chán sâu xa sự trược ác cõi 

Sa Bà, quyết chí cầu sanh Tây Phương. Ba mươi năm qua tinh tấn không 

lười biếng, đến năm Dân Quốc 17 (1928), bà được năm mươi chín tuổi. 

Đến  ngày  Mười  Chín  tháng  Sáu  biết  trước  lúc  mất,  dặn  dò  gia  quyến: 

“Mười hai giờ đêm hôm nay ta sẽ về Tây, tới lúc ấy các ngươi hãy đồng 

thanh niệm Phật để giúp sức. Đừng nên bi ai khóc lóc đến nỗi phá hoại 

chánh niệm của ta”. Do vậy, bà liền tự tắm gội, mặc áo thọ178 mới may, 

trước  hết  niệm  chú  Đại  Bi  bao  nhiêu  đó  biến,  tiếp  đấy  chuyên  niệm 

thánh hiệu A Di Đà Phật. Đến mười một giờ, cả nhà lớn - bé đồng thanh 

trợ niệm “Nam-mô A Di Đà Phật”. Tới mười hai giờ, bà bèn ngồi ngay 

ngắn niệm Phật qua đời. Ôi! Bản lãnh như thế, dẫu kẻ có học vấn, công 

nghiệp  trùm  lấp  cõi  đời  xưa  nay  cũng  chẳng  thấy  mấy,  huống  là  hạng 

kém cỏi hơn ư? 

Bà  Vương  nhà  họ  Hà  là  một  phụ  nữ  chẳng  hiểu  biết  gì,  chỉ  do  ba 

mươi  năm  tinh  tấn  tu  trì  nên  đến  lúc  lâm  chung  hiện  được  tướng  trạng 

như  thế,  đủ  thấy  hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh,  đều  kham  làm 

Phật  và  pháp  môn  Tịnh  Độ  quả  thật  là  pháp  môn  bậc  nhất  để  chuyển 

phàm thành thánh. Nguyện kẻ thấy nghe đều cùng dốc sức tu trì, ngõ hầu 

chẳng phụ sự giáo hóa của đức Phật, chẳng phụ bạc tánh linh của chính 

mình. 

7. Bài ký về sự sanh Tây của ưu-bà-di Lạc Huệ Tĩnh 

Từ khi đại pháp truyền sang phương Đông, Lô Sơn kết liên xã, hết 

thảy thiện tri thức phần nhiều chủ trương pháp môn Tịnh Độ, bởi pháp 

này cậy vào Phật từ lực, so với những pháp chuyên cậy vào tự lực thì sự 

khó - dễ khác biệt vời vợt hệt như một trời một vực. Nhưng hết thảy tứ 

chúng  do  niệm  Phật  mà  đích  thân  chứng  được  tam-muội,  đoạn  Hoặc 

chứng Chân, lên thẳng Thượng Phẩm cũng không ít. Những người khác 

thì do lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, trì danh hiệu Phật, cảm được 

Phật tiếp dẫn vãng sanh thì chẳng thể dùng toán số thí dụ để biết được 

số! 

177 Bà này họ Vương, pháp danh là Thánh Duyên, chồng họ Hà nên được gọi là Hà 

Thị Vương Thánh Duyên. 

178 Thọ y: Chỉ chung những thứ quần áo, giày vớ may sẵn để mặc cho người chết khi 

tẩm liệm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 302 of 315

Ông Lạc Bân Chương ở huyện Định Hải tuy theo nghề buôn nhưng 

khá tin Phật. Mùa Xuân năm nay tới đất Hỗ, gặp đúng lúc Quang đang 

ở đậu chùa Thái Bình, bèn dẫn vợ cùng tới xin thọ Tam Quy Ngũ Giới. 

Bân Chương pháp danh là Huệ Bân, vợ ông ta pháp danh là Huệ Tĩnh. 

Do  vậy,  tôi  bèn  cho  họ  các  sách  như  Văn  Sao,  Gia  Ngôn  Lục  v.v… 

bảo họ hãy y theo đó để tu trì. Huệ Tĩnh từ đấy chuyên dốc lòng niệm 

Phật, đến giữa tháng Năm bị bệnh, cho đến đầu tháng Bảy vẫn còn gắng 

gượng  lễ  Phật,  niệm  Phật.  Sau  đấy,  nằm  bẹp  trên  giường  không  dậy 

được, nhưng trong tâm thường tự thầm niệm Phật hiệu. Đến đêm mồng 

Bảy tháng Tám, ho hắng suốt một tiếng đồng hồ rồi ngủ thiếp đi, mộng 

thấy rất nhiều tăng nhân và các đồng tử cùng với các thứ như tràng, phan 

v.v… Đến khi tỉnh giấc bệnh khổ hoàn toàn hết hẳn. Tới đêm mồng Chín 

lại mộng thấy Quán Thế Âm Bồ Tát và các tăng chúng cùng các đồng tử. 

Đêm  mồng  Mười,  người  trông  bệnh  và  các  quyến  thuộc  thấy  bà  ta 

miệng niệm Phật hiệu, chắp tay như đang làm lễ mười mấy lượt rồi ngủ 

thiếp  đi,  tỉnh  giấc  nói:  “Phật  đã  đến  rồi,  ta  sắp  vãng  sanh”.  Hỏi:  “Giờ 

nào sẽ đi?” thì bà ta bảo không biết. Ngày hôm sau đem tất cả quần áo, 

đồ trang sức trên đầu đem bán sạch để làm việc thiện, khuyên người nhà 

làm lành, tu đức, hiểu nhân biết quả. Đến giờ Ngọ, mắt chợt tỏa quang 

minh. Quang minh dường như màu vàng, nhưng chẳng phải vàng, dường 

như đỏ nhưng chẳng phải đỏ, liền nói: “Đức Phật đến rồi!” Mặt hiện nét 

mỉm cười, tuy thân mình đã tắm rửa từ hôm trước, vẫn sai đứa tớ gái rửa 

chân, tự mình rửa mặt. Ánh mắt liền sáng rỡ, bảo Huệ Bân rằng: “Phật 

cùng Đại Thế Chí Bồ Tát và các đồng tử tiếp tôi về Tây Phương”. Huệ 

Bân muốn hỏi thêm, bà nói: “Đừng nhiễu loạn tôi”, chỉ niệm thầm Phật 

hiệu theo tiếng những người trợ niệm, chưa đầy mấy phút đã qua đời. 

Ôi!  Huệ  Tĩnh  là  một  nữ  nhân  yếu  đuối,  nghe  pháp  môn  Tịnh  Độ 

chưa được một năm, mà lúc lâm chung liền được tướng lành như thế, đủ 

thấy chúng sanh đều sẵn có Phật tánh, Phật nguyện chẳng dối. Ngài Vĩnh 

Minh nói:  “Vạn người tu, vạn người về” quả là có căn cứ đích xác! Huệ 

Bân đem hành trạng của bà ta đến [thuật với Quang], lại còn đem những 

tiền  bạc  do  vợ  lưu  lại  để  giúp  in  bộ  Lịch  Sử  Cảm  Ứng  Thống  Kỷ.  Do 

vậy, tôi bèn tóm tắt chuyện này và nêu bày đại ý của pháp môn để soạn 

thành bài ký. (Cuối Thu năm Kỷ Tỵ, tức năm Dân Quốc 18 - 1929)

8. Bài ký về chuyện cư sĩ Dương Bội Văn được xá-lợi 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 303 of 315

Dương Bội Văn là người ở huyện thành Hoài An, tỉnh Giang Tô, đã 

bốn mươi bốn tuổi, chuyên đọc sách, dạy trẻ, gần đây cũng đã thôi dạy 

học. Hạ tuần tháng Sáu năm nay, do đứa cháu nội chưa tròn một tuổi đã 

chết, khá đau tiếc. Một vị cư sĩ khuyên ông tham dự niệm Phật tại Phổ 

Tế Liên Xã, cũng như đọc các sách Văn Sao, Gia Ngôn Lục v.v… Ông 

ta  liền  nhanh  chóng  sanh  lòng  tin,  tâm  niệm  Phật  khá  tinh  thuần,  thiết 

tha.  Đến  buổi  tụng  kinh  khóa  tối  vào  hạ  tuần  tháng  Chín,  thấy  trong 

ngọn đèn dầu thắp trước bàn Phật, [bấc đèn] kết thành một đóa sen, giữa 

nhụy  hoa  có  một  hạt  châu  đen.  Sau  đấy,  hoa  rụng,  hạt  châu  rơi  xuống 

bàn,  to  bằng  hạt  kê,  màu  như  ngọc  Phỉ  Thúy.  Ông  ta  ngạc  nhiên  lắm, 

chẳng biết là vật gì, bèn cầm đến Liên Xã hỏi, cũng không ai biết. 

Trung tuần tháng Mười, ông ta gởi thư và viên xá-lợi ấy cho Quang 

cầu chứng minh. Quang liền đựng trong cái hộp nhỏ có từ tính, đưa cho 

vị sư hộ quan và ba bốn người đệ tử tục gia xem. Khi ấy, viên xá-lợi ấy 

to gấp hai ba lần lúc mới mở thư, tôi cũng không để ý lắm, liền để thờ 

trước  bàn  Phật.  Sáng  hôm  sau,  tụng  kinh  khóa  sáng  xong,  xem  lại  đã 

không còn nữa, liền gởi thư sang báo cho liên xã ấy biết, bảo:  “Đấy là 

xá-lợi  do  lòng  tinh  thành  cảm  nên;  chiều  hôm  qua  xem  xong  thờ  trước 

tượng Phật. Sáng nay xem thì đã không còn nữa, chắc là đã trở về chỗ 

cũ,  xin  họ  hãy  tìm  kỹ”.  Về  sau  được  họ  viết  thư  cho  biết  đã  tìm  khắp 

cho tòa nhà của liên xã nhưng vẫn không thấy gì, nhưng Dương Bội Văn 

càng sanh lòng chánh tín, biết Phật pháp chẳng thể nghĩ bàn, xin quy y. 

Do  đấy  bèn  đặt  pháp  danh  cho  ông  ta  là  Huệ  Tiềm  với  ngụ  ý:  Do  cắm 

cúi niệm Phật liền được ngầm thông Phật trí, thầm hợp đạo mầu. 

Ngoại đạo tưởng Tinh - Khí - Thần luyện lâu ngày sẽ thành xá-lợi. 

Đời Tống, có người khắc ván cuốn Long Thư Tịnh Độ Văn và thêu kinh 

tìm được xá-lợi ngay dưới mũi dao và chỗ kim đâm xuống, cũng như xá-

lợi [hiện] nơi hoa đèn này là do Tinh - Khí - Thần của ai luyện thành? 

[Ấy là do Phật, Bồ Tát thấy] nên dùng thân xá-lợi để độ được bèn hiện 

thân xá-lợi để thuyết pháp vậy! (Ngày Đông Chí năm Dân Quốc 22 - 1933)

9.  Ghi  chép  sự  thật  về  tháp  thờ  xá-lợi  đức  Phật  tại  chùa  A  Dục 

Vương 

Tại  Mậu  Sơn  cách  ấp  Đông  Hương  thuộc  huyện  Ngân,  thành  phố 

Ninh Ba, tỉnh Chiết Giang bốn mươi dặm có chùa Quảng Lợi, vốn có tên 

là A Dục Vương Tự. Vì thế, người ta vẫn gọi chùa bằng tên ấy. Xưa kia, 

sau  khi  đức  Phật  diệt  độ,  vua  A  Dục  ở  xứ  Trung  Thiên  Trúc  làm  vua 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 304 of 315

khắp cõi Diêm Phù, oai đức rộng lớn, tất cả quỷ thần đều là bầy tôi. Ý 

vua  muốn  tạo  lợi  ích  rộng  khắp  cho  người  đời  bèn  lấy  ra  tám  vạn  bốn 

ngàn viên xá-lợi đức Phật do ông nội mình là vua A Xà Thế đã cất giữ, 

rồi  sai  khiến  quỷ  thần  nghiền  nát  bảy  báu  trộn  với  các  loại  hương  làm 

thành chất bùn dẻo, trong một đêm tạo thành tám vạn bốn ngàn cái tháp 

báu đựng xá-lợi, đem chia ra khắp Nam Thiệm Bộ Châu179. Tôn giả Da 

Xá Lợi duỗi tay phóng ra tám vạn bốn ngàn luồng ánh sáng, cứ mỗi một 

quỷ  bèn  bưng  một  tháp  đi  theo  luồng  ánh  sáng,  đến  chỗ  nào  ánh  sáng 

thôi chiếu tới bèn vùi tháp trong lòng đất. Trong nước Đông Chấn Đán 

(Trung Hoa) có mười chín chỗ. 

Khi  đại  giáo  được  truyền  sang  phương  Đông,  [các  tháp  xá-lợi]  ấy 

lần lượt xuất hiện, như chùa Dục Vương ở Ngũ Đài v.v… Tháp [thờ xá-

lợi] ở chùa A Dục Vương tại Ninh Ba là do vào năm Thái Khang thứ ba 

(282) đời Tấn Vũ Đế có một vị tăng là Huệ Đạt180, vị này chính là Lợi 

Tân Bồ Tát thị hiện, lễ bái thỉnh cầu, [tháp xá-lợi] bèn từ đất vọt lên. Sư 

bèn dựng chùa A Dục Vương, thờ tháp xá-lợi ấy trong lòng tháp đá nơi 

đại  điện,  cửa  tháp  thường  khóa  chặt.  Có  ai  muốn  chiêm  ngưỡng  xá-lợi 

phải thông báo trước cho vị chủ tháp biết. 

Lễ  Phật  trong  đại  điện  xong,  quỳ  ở  bậc  thềm  ngoài  điện,  nơi  ấy 

thường  có  người  quỳ.  Phàm  ai  muốn  chiêm  ngưỡng,  đều  quỳ  tiếp  theo 

179 Nam Thiệm Bộ Châu, là cách phiên âm khác của Nam Diêm Phù Đề (Daksina-

Jambu-dvīpa), đôi khi còn phiên âm là Diêm Phù Lợi, Thiệm Bộ Đề, Diêm Phù Đề 

Bệ  Ba.  Jambu  vốn  là  một  loại  cây,  dưới  gốc  sanh  ra  một  loại  vàng  rất  quý  gọi  là 

Diêm Phù Đàn Kim. Theo phẩm Diêm Phù Đề, quyển 18 kinh Trường A Hàm, châu 

Nam  Diêm  Phù  Đề  phía  Nam  hẹp,  phía  Bắc  rộng,  kích  thước  chừng  bảy  ngàn  do-

tuần. Hình dáng mặt người sống trong châu ấy giống như hình thể của đại châu (tức 

trên rộng, dưới hẹp). Phía Bắc có ao A Nậu Đạt là nơi phát nguyên sông Hằng, có 

năm trăm con sông chảy vào biển Đông v.v… 

180 Theo A Dục Vương Tự Sơn Chí, ngài Huệ Đạt tục danh là Lưu Tát Ha, vốn là 

người xứ Ly Thạch, Tinh Châu, nằm mộng thấy một vị Tăng người Ấn Độ báo cho 

biết ông ta mắc tội sẽ đọa địa ngục, hãy nên sang Cối Kê đảnh lễ tháp A Dục Vương 

để sám hối các tội. Họ Lưu tỉnh giấc liền xuất gia, pháp danh là Huệ Đạt, sang Cối 

Kê tìm tháp. Sư tìm mãi không được, đau lòng, phiền muộn. Một đêm nọ, chợt nghe 

dưới  đất  vẳng  lên  tiếng  chuông,  ba  giờ  sau,  tháp  báu  từ  dưới  đất  vọt  lên.  Tháp  ấy 

chẳng  phải  bằng  vàng,  ngọc,  đồng,  sắt,  cũng  không  phải  là  bạch  ngọc,  sắc  đỏ  đậm 

ánh tía, điêu khắc cực kỳ tinh xảo. Chính giữa tháp có treo một cái chuông đựng xá-

lợi. Do vậy, Huệ Đạt liền dựng tinh xá thờ tháp ấy ngay tại đó, siêng năng tu hành 

lễ sám. Ngôi chùa ấy về sau trở thành chùa A Dục Vương. Cái tên Quảng Lợi là do 

Tống Chân Tông sắc tứ, nhưng dân chúng vẫn gọi là A Dục Vương Tự như cũ. Đến 

thời Minh, Minh Thái Tổ lại đổi tên chùa Quảng Lợi thành Dục Vương Thiền Tự. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 305 of 315

đó. Tháp chủ thỉnh tháp ra, trước hết cho người quỳ phía trong xem, rồi 

cho khắp những người quỳ tiếp theo được xem. Dẫu trong một ngày có 

người theo chiêm ngưỡng mấy lượt cũng chẳng lấy đó làm phiền. Tháp 

ấy  cao  một  thước  bốn  tấc,  chu  vi  cũng  chỉ  hơn  một  thước.  Tầng  giữa 

tháp trống rỗng, bên trong ấy treo một quả chuông đặc ruột, ngay chính 

giữa  đáy  chuông  có  gắn  một  cây  kim.  Xá-lợi  được  gắn  trên  mũi  kim. 

Bốn mặt trổ cửa sổ, có chấn song chạm trổ ngăn che, chẳng thò tay vào 

được, [người chiêm bái] liền ghé mắt dòm qua khe chấn song chạm trổ. 

Viên xá-lợi ấy hình dáng, màu sắc, lớn - nhỏ, nhiều - ít, cố định hay 

di động đều không nhất định. Những người bình thường nhìn vào phần 

nhiều thấy là một hạt, cũng có người thấy là hai, ba, bốn hạt, có người 

thấy xá-lợi dính vào đáy chuông không chuyển động, có người thấy xá-

lợi  tụt  xuống  khỏi  mũi  kim  chừng  khoảng  một  tấc.  Có  người  thấy  xá-

lợi  chợt  dâng  lên  chợt  hạ  xuống,  chợt  nhỏ,  chợt  lớn.  Có  người  thấy  là 

màu xanh, màu vàng, màu đỏ, màu trắng, và mỗi sắc lại đậm - nhạt khác 

nhau, hoặc có cả hai màu, hoặc có nhiều màu sắc khác nhau. Có người 

thấy  màu  sắc  tăm  tối,  có  người  thấy  màu  sắc  sáng  ngời.  Chẳng  riêng 

gì  mỗi  người  thấy  mỗi  khác,  mà  ngay  cả  đối  với  một  người  cũng  phần 

nhiều  chuyển  biến  bất  nhất.  Lại  có  người  thấy  có  hình  như  hoa  sen  và 

tượng  Phật,  Bồ  Tát.  Cũng  có  kẻ  nghiệp  lực  sâu  nặng,  hoàn  toàn  trọn 

chẳng thấy được gì! 

Khi  thấy  xá-lợi  nhỏ  thì  nó  to  bằng  hạt  đậu  xanh  nho  nhỏ.  Cũng  có 

người  thấy  xá-lợi  to  bằng  hạt  đậu  nành  hoặc  bằng  quả  táo  tàu.  Trong 

niên hiệu Vạn Lịch đời Minh, Lại Bộ thượng thư là Lục Quang Tổ dốc 

lòng tin tưởng Phật pháp, cực lực hộ trì, cùng mấy vị thân hữu đến xem, 

thoạt đầu thấy xá-lợi to bằng hạt đậu đỏ, kế đó to như hạt đậu nành, to 

như  trái  táo,  rồi  to  như  quả  dưa,  rồi  to  như  bánh  xe,  quang  minh  chói 

ngời,  tâm  mục  thanh  lương.  Khi  ấy,  tháp  [đá]  thờ  xá-lợi  bị  hư,  tháp 

[đựng xá-lợi] được thờ trong nhà kho. Họ Lục liền phát tâm trùng tu điện 

tháp. Bạn bè ông ta cũng được thấy xá-lợi rất xinh đẹp nhưng không lạ 

lùng đặc biệt thần diệu như ông Lục. 

Cần  biết  rằng:  Đức  Như  Lai  đại  từ  lưu  lại  chân  thể  Pháp  Thân  để 

gieo thiện căn xuất thế cho chúng sanh trong đời sau. Bởi lẽ, những kẻ 

do  được  thấy  sự  thần  dị  ấy  đều  sanh  lòng  chánh  tín.  Từ  đấy  sửa  ác  tu 

lành, dứt lòng tà, giữ lòng thành để mong đoạn Hoặc chứng Chân, liễu 

sanh  thoát  tử,  mãi  cho  đến  khi  khôi  phục  được  Phật  tánh  sẵn  có  hòng 

viên mãn vô thượng Bồ Đề. Đấy chính là đức Như Lai do bản tâm tiếp 

dẫn  bèn  rủ  lòng  thị  hiện  tướng  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Nguyện  kẻ  thấy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 306 of 315

nghe đều cùng sanh cảm niệm sâu xa thì may mắn lắm thay! Trong năm 

Quang  Tự  21  (1895),  Quang  may  mắn  được  kiền  thành  lễ  xá-lợi  mấy 

tuần, lại còn đọc Dục Vương Sơn Chí nên biết cặn kẽ. 

10. Tuyên cáo thành lập Phật Giáo Cư Sĩ Lâm ở khu Kim Sa thuộc 

Nam Thông 

Nhân quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân thế gian lẫn xuất thế 

gian  bình  trị  thiên  hạ,  độ  thoát  chúng  sanh.  Thánh  nhân  Nho  giáo  chú 

trọng nhân quả, [điều này] được thấy trong kinh truyện nhiều khôn xiết 

kể.  Khổng  Tử  khen  ngợi  Châu  Dịch,  vừa  mở  đầu  liền  nói:   “Tích  thiện 

 chi gia tất hữu dư khánh, tích bất thiện chi gia tất hữu dư ương”  (Nhà 

tích  thiện  ắt  niềm  vui  có  thừa,  nhà  tích  điều  bất  thiện,  ắt  tai  ương  có 

thừa).  Cần  biết  rằng:  Đã  có  “dư  khánh,  dư  ương”  ảnh  hưởng  đến  con 

cháu thì sự vui hay tai ương nơi kẻ gây tạo càng lớn hơn nữa! Nhưng sự 

vui  hay  tai  ương  nơi  người  gây  tạo  ấy  cố  nhiên  chẳng  thể  chuyên  luận 

trong đời hiện tại, ắt phải luận đến cả đời kế tiếp, đời sau thì mới viên 

mãn, châu đáo. Từ ngay câu nói này để suy xét tấm lòng của thánh nhân 

thì sự lý nhân quả ba đời, luân hồi trong lục đạo đã được tỏ lộ rõ ràng 

vượt ngoài lời nói. 

Cơ Tử trần thuật Hồng Phạm, cuối thiên sách bèn nói:  “Hưởng dụng 

 Ngũ Phước, oai dụng Lục Cực”  (Thuận theo thiên lý sẽ hưởng năm điều 

phước, hễ trái nghịch sẽ bị sáu điều cực nhọc). Lời nói về Ngũ Phước, 

Lục Cực ấy đã bao hàm sâu xa ý nghĩa nhân quả ba đời. Ấy chính là bậc 

thánh  vương  cai  trị  bằng  đức  độ,  giáo  hóa  dân,  mong  họ  sẽ  thuận  theo 

Ngũ  Phước,  sợ  hãi  Lục  Cực,  tu  đức,  lập  mạng,  hướng  lành,  lánh  xui. 

Những nhà Nho trong cõi đời chẳng suy xét, quy hết [Ngũ Phước, Lục 

Cực] về sự thưởng phạt trong sự cai trị của nhà vua. Chẳng những họ đã 

vu báng sâu xa sự cai trị của nhà vua mà còn mâu thuẫn với sự lý. Tống 

Nho trộm lấy ý nghĩa huyền áo trong kinh Phật để nêu tỏ những ý nghĩa 

trong Nho giáo, sợ ai nấy sẽ đều học Phật đến nỗi Nho môn bị ghẻ lạnh 

bèn “một đao chặt rời” pháp căn bản để “trị mình, trị người, trị nước, trị 

thiên hạ ngõ hầu khắp mọi chúng sanh đều được siêu phàm nhập thánh, 

liễu  sanh  thoát  tử”  của  đức  Phật  đã  nói,  khiến  cho  hết  thảy  mọi  người 

không  còn  mong  mỏi  thuận  theo  [thiên  lý]  hay  kiêng  sợ  nữa,  cho  rằng 

nhân quả báo ứng chính là do đức Phật bày ra để gạt gẫm bọn ngu phu, 

ngu phụ tuân phụng giáo pháp của Ngài, chứ thật ra chẳng hề có chuyện 

ấy. Con người chết đi, hình hài đã hư nát, thần hồn cũng phiêu tán, dẫu 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 307 of 315

có chém - chặt - xay - giã sẽ thi thố vào đâu? Thần hồn đã phiêu tán rồi 

thì còn ai để thọ sanh nữa đây? 

Do  bởi  lẽ  đó,  nhà  Nho  đối  với  nhân  quả,  luân  hồi  đều  chẳng  dám 

nhắc  tới,  chỉ  ỷ  vào  chánh  tâm  thành  ý  để  duy  trì  thế  đạo  nhân  tâm.  Đã 

không có nhân quả luân hồi, hễ chết là hết thì chánh tâm thành ý có ích 

gì  đâu?  Không  chánh  tâm  thành  ý  có  bị  tổn  hại  gì  đâu?  Từ  đấy,  thiện 

chẳng có gì để khuyên, ác chẳng có gì để trừng phạt, đến nỗi hùa nhau 

đề  xướng  tham  dục,  khen  thưởng  ác  hạnh,  chẳng  lấy  đó  làm  thẹn,  lại 

ngược ngạo coi đó là vinh, đều là vì những lời lẽ đả phá bài xích nhân 

quả  luân  hồi  ươm  thành,  đạo  làm  người  gần  như  chấm  dứt!  Do  vậy, 

những vị có lòng lo cho thế đạo nhân tâm hùa nhau đứng lên cứu vãn. 

Cư  Sĩ  Lâm,  Tịnh  Nghiệp  Xã  v.v…  được  kiến  lập  khắp  nơi,  đề  xướng 

nhân  quả,  luân  hồi  và  pháp  môn  Tịnh  Độ  để  vượt  thoát  nhân  quả  luân 

hồi, ắt phải “do bởi đất mà té thì phải do từ đất mà đứng dậy”. 

Kim  Sa  Cư  Sĩ  Lâm  đã  được  thành  lập,  sẽ  một  vai  gánh  vác  danh 

nghĩa, thực chất, sự nghiệp của hàng cư sĩ thì không lâu sau sẽ đích thân 

thấy  cõi  đời  trở  lại  thuở  Đường  Ngu,  con  người  mong  trở  thành  thánh, 

thành hiền. Nói tới cái danh nghĩa “cư sĩ” thì [cư sĩ] chính là những vị 

sống  tại  gia  tu  đạo.  Nói  tới  thực  chất  thì  chính  là  giữ  vẹn  luân  thường, 

trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng giữ các điều lành, tu hành điều lành trong thế gian để lập nền tảng, 

thật sự vì sanh tử phát Bồ Đề tâm, tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây 

Phương, nguyện cho khắp mình lẫn người đều cùng liễu sanh tử. Người 

làm  được  như  thế  thì  mới  chẳng  phụ  cái  danh  là  Cư  Sĩ.  “Sự  nghiệp” 

chính  là  dùng  thân  để  làm  gương,  hoằng  dương  sự  giáo  hóa  của  đức 

Phật, chỉ lấy “tự lợi, lợi tha, tự lập, lập người” làm chí hướng, sự nghiệp. 

Đối  với  hư  danh,  lợi  lộc  phù  phiếm  đều  xem  nhẹ,  chẳng  hề  bận  lòng; 

đối  với  luân  lý,  thanh  quy  quyết  chẳng  vi  phạm,  khiến  cho  người  thấy 

kẻ nghe đều sanh lòng ngưỡng mộ. Đấy gọi là  “dùng lời lẽ để dạy thì bị 

 tranh cãi, dùng thân để dạy thì người ta thuận theo”.  

Chuyện thế gian hay xuất thế gian, không một chuyện nào chẳng lấy 

thân  làm  gốc.  Nếu  gốc  chẳng  lập,  dẫu  có  làm  gì  đi  nữa  thì  cũng  chỉ  là 

chuyện phô trương bề ngoài mà thôi! Đã không chân tu ắt sẽ chuốc lấy 

sự  khinh  thường  từ  bên  ngoài,  lại  còn  ngược  ngạo  tạo  bằng  cớ  cho  kẻ 

tà kiến hủy báng Phật pháp. Tự lợi lẫn lợi tha đều mất thì đại sự sanh tử 

làm  sao  liễu  được?  Nếu  là  những  lâm  hữu  tham  dự  Cư  Sĩ  Lâm,  ai  nấy 

hãy  nên  phát  tâm  kim  cang  kiên  cố,  thề  làm  chuyện  lợi  ích  cho  mình 

lẫn người, trọn hết luân thường học Nho, tận tánh học Phật, noi dấu bậc 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 308 of 315

tiên giác trong quá khứ, chẳng chịu thua kém chút nào. Đấy gọi là đệ tử 

thật sự của đức Phật, là bậc đại trượng phu thật sự. Có như vậy thì danh 

nghĩa, thực chất, sự nghiệp của bậc cư sĩ mới có thể rạng rỡ ngay trong 

cõi đời này, để lại tiếng thơm cho con cháu vậy! (Đầu Đông năm Giáp Tuất - 

1934) 

IV. Kệ tụng, tán dương, đề từ 

1. Kệ viết trên bức tranh vẽ tháp tàng kinh Linh Nham của Phí Pha 

Long ở Ngô Giang

Cao ngất trên đỉnh núi, dựng bảo tháp vòi vọi, trong tháp chứa tượng 

Phật, và các thứ kinh sách. Kinh Phật đặt trong tháp, thường phóng đại 

bi  quang,  tuy  phàm  phu  chẳng  thấy,  cũng  ngầm  được  lợi  ích.  Ví  như 

nắng Xuân chiếu, muôn cây cỏ đều sanh, do nhân duyên thù thắng, gieo 

thành Phật thiện căn, đến khi cơ duyên chín, tinh tấn tu tịnh hạnh, khôi 

phục được Phật tánh, vốn sẵn trong tự tâm, thành ngay đạo Bồ Đề. Cổ 

nhân dựng tháp này, muốn nối sâu chí Phật. Tháp lâu ngày đổ nát, kinh 

Phật  bèn  lộ  ra.  Cư  sĩ  Phí  Pha  Long,  thâu  nhặt  chừng  đó  quyển,  tu  bổ, 

tặng Linh Nham, cũng tặng những thân hữu. Rồi vẽ cảnh Linh Sơn, làm 

kỷ niệm mai sau. Tưởng nghĩ Phật từ bi, khiến hàm thức được thấy, sự 

thật khó nghĩ suy! 

Sợ  nghe  chẳng  tin  nhận,  nên  dùng  chuyện  thông  thường,  nhằm  tỏ 

lợi thù thắng: Đời có rắn cực độc, cùng chó dại thật dữ, nếu cắn xé quần 

áo, người ấy ắt phải chết. Hoặc lại cắn bóng người, hoặc trừng mắt nhìn 

người, người ấy cũng chết ngay, do độc nghiệp nặng nề. Ác nghiệp của 

chúng  sanh,  thế  lực  còn  như  thế.  Huống  là  Phật  từ  bi,  hơn  thiên  địa, 

cha mẹ! Hễ vừa được thấy nghe, liền được lợi khó tưởng. Nếu nghĩ sâu 

nghĩa này, ắt đau lòng khóc mãi. Nguyện khắp hết mọi người, cảm Phật 

đại từ bi, hãy như cứu đầu cháy, niệm Phật cầu nhiếp thọ. 

Thấy chuyện Phật giáo hóa, và thấy các chúng sanh, đều tưởng như 

thấy Phật, chẳng dám sanh khinh rẻ, công đức thù thắng ấy, hồi hướng 

sanh  Tây  Phương,  quyết  đến  lúc  lâm  chung,  được  chính  Phật  tiếp  dẫn, 

dùng ngay những điều này, để cầu siêu cha mẹ, đấy là hiếu chân thật. Vì 

thế,  kinh  Phạm  Võng,  dạy  hiếu  thuận  phụ  mẫu.  Tận  pháp  giới  phàm  - 

thánh, đều khiến được thành Phật, hòng trọn hết luân thường, chẳng thẹn 

là Phật tử. Ông Phí muốn cầu siêu, cho cha mẹ của mình, bức vẽ xin đề 

kệ,  do  vậy  suy  nguyên  ý,  viết  kệ  để  khích  lệ  (Cuối  Thu  năm  Canh  Thìn  - 

1940) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 309 of 315

2.  Kệ  hồi  hướng  chung  cho  các  thiện  tín  đã  đóng  góp  tài  lực  lưu 

thông, xoay vần truyền bá, xem đọc bộ Lịch Sử Cảm Ứng Thống Kỷ 

Tam giới hết thảy pháp, chỉ do một tâm tạo. Thuận đạo thì tốt lành, 

nghịch lý ắt hung ác. Lành thay người hiền xưa, lòng giống như trời đất, 

dùng sức tài trí mình, tán trợ quyền sanh thành, luôn muốn làm lợi khắp, 

cho thiên hạ hậu thế. Bác ái giúp đỡ người, trọn chẳng coi là đức, công 

to, danh tiếng trỗi, đức lớn, tốt lành tới. Sống hưởng trọn Ngũ Phước, dư 

khánh truyền hậu duệ. Phong thái ấy hưng khởi, thế giới tự an bình, ai 

nấy đều lễ, nhượng, đều nghĩ trọn hết tình. Buồn thay lũ tiểu nhân! Chỉ 

biết  có  riêng  mình,  suy  nghĩ  cùng  cư  xử,  trọn  chẳng  tuân  lẽ  trời,  hãm 

người  để  tự  an,  tổn  người  để  tự  ích,  chỉ  chuộng  lợi  trước  mắt,  nào  hay 

túc  phước  hao,  đến  khi  nghiệp  kết  quả,  khổ  báo  vô  cùng  cực.  Uổng  bị 

người thương xót, tội nghiệp làm sao dứt? 

Trên từ thuở Đường Ngu, dưới đến cuối đời Minh, các sự tích thiện 

ác, các sử đều chép rành. Nay thế đạo chìm đắm, người hiểu biết đều lo, 

bạn tôi Nhiếp Vân Đài, lập cách để cứu vớt, riêng thỉnh Hứa Chỉ Tịnh, 

soạn Cảm Ứng Thống Kỷ, ấn loát rộng lưu thông, mong ai nấy sẽ tự, học 

theo  cùng  răn  giữ.  May  được  các  thiện  sĩ,  bỏ  tiền  hơn  vạn  đồng,  kính 

in  hai  vạn  bộ,  nhằm  kết  khắp  thiện  duyên.  Dùng  khoản  tiền  còn  dư,  in 

riêng bản giấy báo, chữ nhỏ, giá rẻ hơn, cho vừa sức thanh niên. Bản này 

in  bốn  vạn,  lưu  truyền  khắp  xa  gần.  Phàm  những  ai  thấy  nghe,  không 

ai  chẳng  hoan  hỷ.  Sau  hai  lượt  xuất  bản,  Chỉ  Tịnh  lại  giảo  duyệt,  tăng 

thêm, sửa đôi chút, thân thiết hơn bản trước. Cư sĩ Lý Kỳ Khanh, nguyện 

bỏ tiền khắc in. Bản mẫu thỉnh thợ khéo, mong vĩnh viễn lưu truyền. Tôi 

cũng cho tái bản, hai loại sách kể trên, thêm lời tựa “Tăng Tu”, để mong 

lưu truyền mãi. 

Sự lý của nhân quả, đã hiển lộ rạng ngời. Người tâm lo thế đạo, có 

cái để thi thố. Nguyện khắp ai thấy nghe, lập cách lưu truyền rộng, ngõ 

hầu  dứt  cạnh  tranh,  tiến  thẳng  đến  đại  đồng.  Nguyện  người  phát  khởi 

ấy, cũng như vị biên tập, các thiện sĩ giúp in, người xem bắt chước theo, 

hiện  tại  cùng  vị  lai,  hết  thảy  các  thiện  nhân,  cùng  tiêu  các  ác  nghiệp, 

cùng  tăng  thắng  thiện  căn,  sống  sẽ  hưởng  Ngũ  Phước,  mất  thì  lên  chín 

phẩm, tiên vong sanh Tịnh Độ, nêu gương cho hậu duệ, cho khắp cả cõi 

đời, vật giàu, dân khỏe mạnh, khiến cho người bốn phương, đều ngưỡng 

mộ nước ta (Ngày lành tháng Sáu nhuận, năm Canh Ngọ, tức năm Dân Quốc 19 - 

1930) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 310 of 315

3.  Kệ  hồi  hướng  kính  vì  các  thiện  tín  đã  thí  tiền  bạc  và  xoay  vần 

truyền bá, xem đọc Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Cao cả Quán Thế Âm! Thệ nguyện khó nghĩ bàn, thành Chánh Giác 

đã  lâu,  lại  hiện  thân  Bồ  Tát,  theo  từng  loại  hiện  hình,  tầm  thanh  hòng 

cứu khổ. Đáng tiếc người thế gian, phần nhiều đều chẳng biết, đặc biệt 

soạn  sách  này,  mong  được  lưu  truyền  rộng.  May  được  các  thiện  tín, 

đứng  in  tới  mấy  vạn.  Từ  đây  lần  lượt  biết,  lại  tiếp  tục  in  thêm,  đến  số 

mấy  chục  vạn,  an  ủi  lòng  Bồ  Tát.  Lại  được  khắc  in  khắp,  truyền  rộng 

trong ngoài nước, để biết Quán Thế Âm, đấng hết thảy nương tựa. 

Ví như ngọn đuốc lớn, chiếu khắp trong đường tối. Ví như đại thiết 

luân,  độ  khắp  kẻ  chìm  đắm,  đạo  sư  cho  kẻ  mù,  thuốc  men  cho  người 

bệnh,  thành  quách  lánh  giặc  cướp,  gạo  thóc  thuở  đói  kém.  Cần  biết  ân 

Bồ  Tát,  hơn  đất  chở  trời  che,  dẫu  trọn  kiếp  tuyên  dương,  cũng  chỉ  nêu 

chút  phần!  Nguyện  những  vị  đứng  in,  nghiệp  chướng  đều  tiêu  diệt, 

phước  huệ  đều  tăng  trưởng,  mọi  việc  đều  như  ý.  Sống  thì  hưởng  Ngũ 

Phước, mất lên ngay chín phẩm. Các tổ tông quá khứ, nhờ đây sanh Tịnh 

Độ. Cha mẹ trong hiện tại, đều được hưởng thọ khang. Tất cả bọn cháu 

con, đều rạng rỡ tiếng nhà. Mùa màng thường sung túc, giặc cướp thảy 

đổi  lòng,  nhà  nhà  sùng  từ  thiện,  chốn  chốn  hành  nghĩa  nhân.  Nhờ  đây 

thói  bạc  ác,  chuyển  thành  nếp  thuần  phác.  Pháp  giới  các  hữu  tình,  đều 

được viên Chủng Trí (Mùa Xuân năm Bính Dần, tức năm Dân Quốc 15 - 1926) 

4. Kệ hồi hướng cho khắp những vị giúp in, đọc tụng, thọ trì, xoay 

vần lưu thông các bản kinh Phật 

Nguyện  do  công  đức  này,  tiêu  trừ  túc  hiện  nghiệp,  tăng  trưởng  các 

phước huệ, viên thành thắng thiện căn, tất cả kiếp đao binh, các nạn như 

đói  kém,  thảy  đều  tiêu  trừ  sạch,  ai  nấy  tập  lễ,  nhượng.  Hết  thảy  người 

giúp  in,  hoặc  xoay  vần  lưu  truyền,  quyến  thuộc  đều  yên  vui,  người  đã 

khuất siêu thăng, mưa gió thường đúng thuận, nhân dân đều khang ninh, 

pháp giới các hàm thức, đồng chứng đạo Vô Thượng. 

5. Kệ hồi hướng cho khắp những vị thiện tín bỏ tiền [ấn tống], lưu 

truyền, thấy nghe, thọ trì, xoay vần lưu thông bản nghiên cứu Người 

Học Phật Có Nên Ăn Thịt Hay Không? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 311 of 315

Sát kiếp thời gần đây, từ xưa chưa từng có! Suy tìm đến cội nguồn, 

quả thực do tham ăn. Riêng lưu truyền sách này, muốn nhờ đây cứu vãn, 

nguyện  khắp  người  thấy  nghe,  đều  kiêng  thịt,  ăn  chay.  Ăn  chay  rất  vệ 

sinh, chẳng hại mạng con vật, khiến lòng ta nhân từ, trên kế thừa vãng 

thánh.  Sát  nghiệp  đã  chẳng  kết,  thế  đạo  tự  thái  bình.  Chỉ  pháp  cứu  vật 

này,  lợi  quần  manh  mãi  mãi.  Các  vị  do  công  đức,  vãng  sanh  Phật  tịnh 

độ, thấy Phật, chứng Vô Sanh, trở thành bậc nương tựa, cho khắp cả lục 

đạo. 

6. Kệ đề trên vách quan phòng chùa Báo Quốc ở Tô Châu (năm Dân 

Quốc 24 - 1935)

Sống uổng bảy mươi năm, tháng ngày chẳng còn mấy, như tù dẫn ra 

chợ, mỗi bước gần cái chết, tạ tuyệt hết thảy sự, để chuyên tu Tịnh Độ, 

nếu hiểu lòng ngu thành, mới là chân liên hữu. 

7. Kệ hồi hướng lễ niệm Quán Âm Bồ Tát 

Kính lạy Quán Thế Âm, từ bi đại đạo sư, chứng vô thượng đã lâu, an 

trụ Thường Tịch Quang. Vì thương chúng sanh khổ, lại hiện thân mười 

cõi,  nên  dùng  thân  nào  độ,  liền  hiện  ngay  thân  ấy.  Gần  là  sanh  đường 

lành, xa là chứng Bồ Đề. Bồ Tát từ bi lực, chư Phật thuật chẳng trọn. Đệ 

tử con tên là… từ vô thủy đến nay, do bởi sức ác nghiệp, luân hồi trong 

sáu  nẻo,  trải  qua  trần  sát  kiếp,  không  cách  nào  thoát  lìa,  may  nhờ  túc 

thiện  căn,  được  nghe  tên  Bồ  Tát,  muốn  nương  sức  từ  bi,  đời  này  sanh 

Tịnh Độ. Xưng thánh hiệu dài lâu, kiêm lễ bái, cúng dường, sám hối các 

ác  nghiệp,  tăng  trưởng  các  thiện  căn.  Nguyện  rủ  lòng  từ  mẫn,  tiêu  diệt 

các tội chướng, phóng quang chiếu thân con, duỗi tay xoa đầu con, cam 

lộ  rưới  đỉnh  con,  gột  phiền  cấu  tâm  con,  khiến  cho  thân  tâm  con,  đều 

được thanh tịnh cả. Con nguyện hết thân này, đến tận kiếp vị lai, nguyện 

bảo khắp chúng sanh, ân đức của Bồ Tát, khiến họ đều quy y, đều phát 

tâm Bồ Đề. Nguyện rủ lòng từ mẫn, chứng minh và nhiếp thọ. 

8. Đề từ cho tác phẩm Ngọc Trụ Đại Sư Tâm Tích Tụng 

Ngọc Trụ đại sư là đồng học của Quang vào năm mươi năm trước. 

Sư tánh tình chất trực, khiêm hòa, tu trì thiết thực, chân thành, nghiêm 

túc,  chẳng  làm  trụ  trì,  chẳng  thâu  đồ  chúng  giống  như  Quang.  Sư  chú 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 312 of 315

trọng trì Luật và niệm Phật, nên vào tuổi già thường khắc in nhiều trước 

tác  của  Luật  Tông.  Ấy  là  vì  muốn  tạo  nền  tảng  vững  vàng  ngõ  hầu 

những  kẻ  thông  sáng  trong  đời  sau  đều  cùng  sanh  Cực  Lạc.  May  mắn 

thay,  Sư  đã  về  An  Dưỡng,  thẹn  cho  Quang  vẫn  bị  ràng  buộc  trong  cõi 

đời này, nguyện Sư cầu Phật rủ lòng tiếp dẫn, ngõ hầu cùng được theo 

học với Như Lai. 

9. Hoa Nghiêm Kinh Cảm Ứng Tụng 

Một bộ kinh Hoa Nghiêm, là vua trong các kinh, chỗ quy tông cuối 

cùng, hướng dẫn sanh Tây Phương. Không cơ nào chẳng độ, không pháp 

nào chẳng nhiếp. Dẫu có muốn tán dương, hết kiếp vẫn chẳng trọn. Nếu 

chẳng  có  túc  căn,  tên  kinh  chẳng  được  nghe,  huống  là  được  biên  chép, 

thọ  trì  siêng  ròng  ư?  Nghĩa  lý  của  kinh  này,  chẳng  thể  nghĩ  bàn  được. 

Quả báo cùng công đức, cũng lại giống như thế. Ấn loát vừa xong xuôi, 

Hồi Lộc181 đã đến cửa, vượt lệ giao trong đêm, người vừa đi, tiệm cháy. 

Chép  rồi,  đóng  bìa  xong,  chợt  gặp  phải  đại  kiếp,  cả  nhà  phải  trốn  xa, 

mọi  vật  đều  bị  cướp,  chỉ  riêng  bộ  kinh  này,  trọn  chẳng  bị  thương  tổn. 

Trở  về  vừa  trông  thấy,  khôn  ngăn  nỗi  mừng  vui.  Kiếp  vốn  thuộc  cộng 

nghiệp, lòng Thành thuộc biệt nghiệp. Do lòng Thành cảm vời, nên Ứng 

cũng đặc biệt. Nghĩa lớn lao trong kinh, đã nêu trong lời tựa, nay soạn 

bài tụng này, tỏ lòng thành, linh ứng. Nguyện những người thấy nghe, ai 

nấy chăm tu trì, để mong hết tuổi thọ, sẽ dự hội Liên Trì. 

 Ấn  Quang  pháp  sư  lại  vì  cư  sĩ  Tung  Kiều  soạn  thêm  bài  Tả  Kinh 

 Linh Cảm Tụng (ca tụng sự linh cảm do chép kinh), gởi thư dặn dò phải 

 đem những sự thực về mấy lần nguy hiểm được bình an không tai nạn để 

 viết mấy câu giải thích sau bài kệ, ngõ hầu người đọc đều cùng sanh tín 

 tâm. Theo cư sĩ [Tung Kiều], cư sĩ chép kinh [Hoa Nghiêm] xong, giao 

 cho xưởng in Văn Tân in ra. In lần đầu một ngàn trang, in xong vào bảy 

 giờ tối ngày nọ. Nhà in có lệ hễ sau sáu giờ sẽ không giao hàng hóa ra 

 ngoài. Lần này chợt phá lệ, giao đến nhà cư sĩ. Vừa mới chở đến cửa thì 

 xưởng Văn Tân bị chập điện cháy rụi. Ấy là do [thiện căn] đặc biệt xui 

 khiến như vậy, chứ nếu không thì sao lại bảo giao ra ngoài để rồi có sự 

 xảo hợp như thế? 

181 Hồi Lộc theo truyền thuyết là tên một vị thần lửa, vốn là tên một viên quan trông 

nom giữ lửa cho Hoàng Đế vào thời cổ. Do vậy, sau này thường dùng chữ Hồi Lộc 

để chỉ hỏa tai. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 313 of 315

 Ngày Mười Ba tháng Ba năm Giáp Tuất (1934), trời đã hoàng hôn, 

 hàng xóm ở nơi cư ngụ của cư sĩ thiếu cẩn thận [gây cháy nhà], chỉ cách 

 một bức tường vây, tình thế nguy ngập sắp giáng xuống [nhà cư sĩ]. Cư 

 sĩ  chép  kinh,  tâm  trí  chẳng  để  ý  chuyện  bên  ngoài,  rốt  cuộc  tai  không 

 nghe thấy gì, đến khi người nhà kinh hoàng lôi cư sĩ tránh đi thì vẫn còn 

 hai hàng viết chưa xong. Do từ khi chép kinh đến nay, đối với mỗi một 

 trang chưa hề bỏ dở giữa chừng; [cư sĩ] chẳng muốn dễ dãi phá lệ ấy, 

 nên vẫn ngồi yên chép cho xong. Đến khi chép xong, thế lửa đã suy, rốt 

 cuộc bình yên không sao cả. Chuyện này lại dường như ngầm được thần 

 che chở vậy. 

 Mùa  Xuân  năm  Bính  Tý  (1936)  chép  kinh  viên  mãn,  giao  cho  Tích 

 Cổ Trai tại Thang Gia Cảng đóng thành sách. Đóng xong, giao trả về. 

 Ngày hôm sau, tiệm bán giấy Cao Vạn Phong ở ngay trước cửa bị hỏa 

 hoạn. Đã thoát khỏi tai ương, lại còn không bị một giọt nước nào làm ố 

 trang  kinh.  Giống  như  khi  đánh  nhau,  người  đời  hay  nói:  “Đạn  bắn 

 trúng người quả thật có mắt”. Nếu không có thần linh che chở, làm sao 

 được như thế? 

 Mùa Thu năm Đinh Sửu (1937), Ngô Môn thất thủ, bị vây hãm, kiếp 

 nạn lớn lao xảy ra, cả nhà cư sĩ phải tỵ nạn nơi xa. Tất cả đồ đạc đều bị 

 cướp phá sạch bách, chỉ riêng kinh còn nguyên, chẳng bị tổn hoại mảy 

 may. Cứ tưởng nhà cửa sẽ bị phá hủy tan hoang, may nhờ vào kinh này 

 mà  được  thoát  nạn.  Phật  pháp  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  nên  rốt  cuộc  có 

 chứng cớ rõ ràng như vậy. Người đời phần nhiều chẳng tin, ngược ngạo 

 sanh  lòng  hủy  báng,  quả  thật  là  những  kẻ  được  đức  Như  Lai  gọi  là 

 “phường  đáng  thương  xót”.  Vì  thế,  lão  nhân  nói:  “Nguyện  những  ai 

 thấy nghe, ai nấy chăm tu trì, để mong hết tuổi thọ, sẽ dự hội Liên Trì”. 

 Quả  thật  là  lời  khẩn  thiết  mổ  tim  vẩy  máu,  cầu  cho  khắp  mọi  người 

 trong cõi đời đều cùng gắng sức. 

 Một ngày mùa Thu năm Mậu Dần (1938), vâng theo mạng lệnh của 

 Ấn lão pháp sư, Đức Sâm viết thay. 

10. Tiêu Sơn Cát Đường Thượng Nhân Vãng Sanh Tụng 

Lớn thay môn Tịnh Độ! Quy túc của các pháp, thích hợp mọi căn cơ, 

không căn nào chẳng gồm. Trên thì nhiếp Đẳng Giác, dưới chẳng sót ác 

nghịch. Muôn dòng đổ vào biển, do Phật đại nguyện lực. Sư Cát Đường 

cao cả, đời trước trồng huệ căn, đã nổi bật từ nhỏ, xuất gia vượt trần tục. 

Từ đấy Luật - Giáo - Tông, ý chỉ đều thấu hiểu. Muốn liễu ngay đời này, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 314 of 315

liền  chuyên  tu  Tịnh  Độ,  đặc  biệt  phát  ba  tâm,  mong  tòa  sen  thượng 

phẩm.  Tuổi  thọ  mới  năm  tư,  tịnh  nghiệp  đã  viên  thành,  biết  trước  lúc 

vãng  sanh,  bảo  chúng  niệm  Phật  tiễn.  Sư  vẫn  niệm  rõ  ràng,  đột  nhiên 

nhập  tịch  định.  Đồ  chúng  muốn  truyền  dương,  cậy  tôi  thuật  đại  lược. 

Nguyện những kẻ thấy nghe, ai nấy đều chú ý. 

11. Bài tụng tặng cho các thiện tín thuộc Phật Quang Xã 

Tam Quy, Ngũ Giới, Lục Trai nhật, cho kẻ sơ cơ để nhập môn. Nếu 

nguyện hoa khai tự thấy Phật, chuyên tu Tịnh hạnh, gieo căn sâu. 

12. Bài tụng tặng cho đại hội xã hữu của Phật Quang Xã 

Đức Phật giơ cành hoa, ngài Ca Diếp mỉm cười, đạo vốn ở nơi tâm, 

không áo diệu chi khác. Người cùng một tâm này, tâm cùng một lý này. 

Đạo tâm thật nhỏ nhiệm, tuy nhỏ, thật ra một! Trong đời người có dục, 

dục  do  nơi  cảnh  sanh.  Nếu  tiền  cảnh  chẳng  có,  niệm  cũng  chẳng  khởi 

được!  Nếu  các  dục  lăng  xăng,  đạo  tâm  bị  lấp  mất.  Lấp  mất,  gọi  là  mê. 

Giác chính là chẳng mê. Mê gọi là vô minh, vô minh gọi là si. Tâm tham 

với tâm sân, đều sanh từ nơi đó. Do Hoặc mà tạo nghiệp, đấy gọi là “ác 

nhân”. Đã gieo cái nhân ác, quả khổ sẽ sanh theo. 

Phật  thương  bọn  chúng  sanh,  phát  lòng  Từ  vô  duyên,  nói  ra  Giới  - 

Định  -Huệ,  để  trị  tham  -  sân  -  si.  Nhân  Giới  sẽ  sanh  Định,  nhân  Định 

bèn phát Huệ. Huệ chính là Bát Nhã, soi toạc màn vô minh. Giống như 

gươm trảm yêu, như đèn trong nhà tối, từ khổ thoát ra vui, từ phàm bèn 

nhập thánh, không gì chẳng do đây, cùng lên đạo Đại Thừa. Chỉ nương 

vào  Bát  Nhã,  chính  là  Ba  La  Mật.  Tâm  Kinh  và  Kim  Cang,  đều  giảng 

rõ  nghĩa  này.  Hành  Tâm  Kinh  sâu  xa,  là  đức  Quán  Tự  Tại.  Hiểu  tâm 

thấy rõ tánh, Ngũ Uẩn còn đâu nữa? Đấy ước về Lý tu, công phu ở nơi 

hiểu. Còn bộ kinh Kim Cang, nói toạc khắp bốn tướng. Chân lý đã hiển 

lộ,  bốn  tướng  đều  là  vọng.  Biên  chép  cùng  đọc  tụng,  và  giảng  nói  cho 

người, trong kinh thường tán thán, phước đức sẽ vô lượng. Đây bởi do 

lẽ nào? Tự giác, giác tha vậy. Lần lượt làm lợi nhau, trọn chẳng có hạn 

lượng. Đấy chính là sự tu, công nằm ngay nơi hạnh. Tâm, Phật và chúng 

sanh,  cả  ba  không  sai  biệt,  đạo  đồng,  tâm  cũng  đồng.  Vì  thế  không  sai 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, trang 315 of 315

biệt. Vũ, Tắc và Nhan Tử, đổi chỗ cũng như thế182. Đạo đồng, tâm cũng 

đồng, cho nên đều như vậy. Nếu không có chúng sanh, Phật pháp cũng 

chẳng lập. Nếu chẳng hề lợi người, thì làm sao tự lợi? 

Nhan Tử suốt ba tháng, chẳng trái nghịch lòng nhân. Vũ, Tắc vốn vì 

vậy,  cứu  người  đói,  chìm  đắm.  Trong  mỗi  một  chúng  sanh,  đều  sẵn  có 

Phật tánh, kẻ Thập Ác mười niệm, được sanh về Tịnh Độ, khắp đại thiên 

thế giới, đều cùng một cái tâm, “do tâm này thành Phật”, để làm thành 

căn cứ, quang minh lẫn thọ mạng, đều cùng là vô lượng, một pháp hội 

Linh Sơn, đến nay vẫn chưa tan. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên

Quyển 3 hết

182 Ý nói: Vua Đại Vũ, Hậu Tắc và Nhan Uyên do địa vị khác nhau nên làm những 

công  hạnh  khác  nhau,  nhưng  đều  cùng  xuất  phát  từ  một  đạo  tâm.  Nhan  Uyên  giữ 

lòng nhân, vua Đại Vũ trị thủy cứu dân khỏi nạn lụt. Hậu Tắc lo cấy cày, gieo những 

giống lúa tốt, giúp dân khỏi đói. 



cover_image.jpg
An-Quang-Phap-
Su-Van-Sao-Tam-
Bien-Quyen3





